
        
            
                
            
        

    
  

  

Niệm Phật Tứ Ðại Yếu Quyết 

(dịch theo bản in năm 2000 của TrầmVượng Táo Tiên Sinh Kỷ Niệm Cơ 

Kim Hội, Ðài Bắc, Ðài Loan) 

Luyến Tây Ðại Sư Ngọc Phong Cổ Côn soạn 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 01-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Lời tựa do tác giả tự đề 

Lời tựa tác phẩm Tứ Ðại Yếu Quyết 

Thiền Tịnh Giảng Hòa 

Thạch kinh viên mãn hận tâm tự sách 

Luận về các pháp môn 

Niệm Phật hoài cảm 

Mới biết nhất niệm 

Ðốt hương trên cánh tay để khen ngợi khuyên quy hướng Tịnh Tông 

Phụ Lục 1 - Lời tựa bản văn Tịnh Ðộ Chuyên Tu Giải Báng 

Chuyên Tu Pháp Môn Giải Báng 

Phụ Lục 2 - Tiểu truyện Ngọc Phong Pháp Sư 





---o0o--- 

Lời tựa do tác giả tự đề 

  

Sách Di Ðà Yếu Giải viết: “A Di Ðà Phật là vạn đức hồng danh, niệm danh 

 hiệu để chiêu cảm đức thì không công đức nào là chẳng đạt được. Vì thế, lấy 

 chấp trì danh hiệu làm chánh hạnh, chẳng cần phải tu các hạnh: tham cứu, 

 quán tưởng v.v… Ðây là [phương pháp] cực giản dị, cực thẳng tắt vậy” . 

Chính vì lẽ này mà mười phương chư Phật đều dùng tướng lưỡi rộng dài để 

đồng thanh khen ngợi, khuyên tu. Nhưng đời sau ham tu tạp nghiệp, lại nói 

ngược là pháp này khó khăn quá đỗi. Pháp Niệm Phật vượt xa hết thảy các 

pháp môn. Kẻ không lãnh hội nổi thì thấy Niệm Phật chẳng khác gì hết thảy 

các pháp môn khác: Phật do tấm lòng từ bi triệt để, không ai hỏi mà tự nói 

ra,  [đối  với  họ] đó  cũng  là  chuyện  bình  thường.  Tướng  lưỡi  rộng  dài  đồng 

thanh khen ngợi, khuyên tu cũng bình thường chẳng kém! Bốn mươi tám đại 

nguyện trọn thâu chín phẩm cũng chẳng có công năng [lạ lùng] gì. Bởi vậy, 

mới  có  kẻ  bảo  hễ  niệm  Phật  thì  phải  quán  tịnh  cảnh;  có  kẻ  bảo  nhất  định 

phải  tham  cứu  câu  “người  niệm  Phật  là  ai?”;  có  kẻ  bảo  nhất  định  phải  trừ 

vọng  tưởng;  có  kẻ  bảo  nhất  định  phải  đạt  Nhất  Tâm;  nếu  chẳng  được  như 

vậy sẽ khó lòng vãng sanh! 

Những  thuyết  như  vậy  há  chẳng  phải  là  đã  hý  lộng  con  đường  thẳng  tắt 

thành  nẻo  quanh  co,  ngoắt  ngoéo;  biến  pháp  môn  phổ  độ  chín  phẩm  thành 

pháp kín  mít, bít bùng  hay sao? Do  thập  niệm  kẻ ác nghịch còn được  vãng 

sanh, huống hồ người lấy cả trọn đời niệm Phật làm hạn! Ròng rặt chắc thật 

ghi số niệm Phật thì lẽ nào lại chẳng được vãng sanh Tây Phương? 

Pháp  môn Niệm  Phật  giản dị, thẳng tắt  giống  như một khúc cây tròn  xoay, 

ném xuống sông nhất định phải trôi ra biển cả, đột nhiên bị người đóng thêm 

bên  ngoài  bốn  cái  đinh  lớn,  trách  sao  chẳng  vướng  Ðông  mắc  Tây,  quyết 

định chẳng thể trôi ra biển cả nổi! Ðem bốn pháp khó khăn bức bách người 

chắc thật niệm Phật thối thất chẳng được vãng sanh thì cũng giống như vậy! 

Vì vậy, tôi kính tuân lời dạy “trăm người chuyên tu, trăm người được vãng 

 sanh”  của Hòa Thượng Thiện Ðạo và lời liệu giản  “vạn người tu vạn người 

 vãng sanh”  Thiền Sư Vĩnh Minh cũng như yếu chỉ niệm Phật của các vị đại 

tổ sư Linh Phong, Kiên Mật mà soạn ra bản Tứ Ðại Yếu Quyết này 



---o0o--- 

Lời tựa tác phẩm Tứ Ðại Yếu Quyết 



Tôi  lúc  mới  học  nội điển đã biết  Tịnh Ðộ  là  Thực Pháp, chứ chẳng phải  là 

pháp  môn quyền biến; dẫu  vẫn thường  học thêm pháp Thiền  nhưng tôi  vẫn 

thâm tín lời dạy của ngài Vĩnh Minh Thiền Sư: “Có Thiền chẳng thể không 

 có Tịnh Ðộ, nhưng có  Tịnh Ðộ lại chẳng  bắt buộc phải có  Thiền” . Hễ  gặp 

cảnh là bị trần lao vương vấn, chẳng giữ nổi tịnh cảnh, chẳng trừ được vọng 

tưởng, chẳng thể nhất tâm, bồi hồi lo lắng mãi đến nay, cứ nhọc nhằn chán 

ghét, ưa thích mãi. 

Nay được đọc  tác phẩm Tứ Ðại Yếu Quyết của đại sư Luyến Tây, tôi hoan 

hỷ, hớn hở khác nào kẻ nghèo vớ được của báu. Trước kia, đại sư Luyến Tây 

đã  viết  hai  tác  phẩm  Tịnh  Ðộ  Tùy  Học  và  Tịnh  Nghiệp  Thống  Sách,  trong 

đó  có  nêu  thí  dụ  đứa  bé  té  xuống  nước  gào  lên  gọi  mẹ,  thật  giống  với  tình 

cảnh  của  tôi.  Trong  sách  này,  Ðại  Sư  bảo  chẳng  cần  phải  đạt  tịnh  cảnh, 

chẳng cần trừ vọng tưởng, chẳng cầu nhất tâm thì thật đúng là quy tắc trọng 

yếu để chỉ  lối cho kẻ  mê,  là thuốc  hay trị  bịnh!  Pháp  nhũ  thấm đẫm  không 

đâu chẳng được nhờ ơn! 

Tôi  thường  thấy  chúng  sanh  cõi  Sa  Bà  mộng  tưởng  điên  đảo,  trần  lao  dính 

vướng,  lưu  chuyển  các  nẻo,  nhận  giặc  làm  con,  chợt  gặp  đại  thiện  tri  thức 

dạy cho pháp Niệm Phật; mới niệm  một ngày đã tự nhủ: “Mình nhiều vọng 

tưởng,  mình  tán  loạn  quá!”  Chao  ôi!  Cái  vọng  mà  mình  vốn  chẳng  biết  ấy 

giờ đây mới biết, cái loạn vốn chẳng hay đó giờ đây  mới hay thì sao chẳng 

từ  ngay  cái  tâm  tự  nhận  biết  ấy  mà  nhắc  mình dùng  sức  niệm  Phật  để  chế 

ngự,  bắt  đầu  ngay  từ  chỗ  ấy  mà  hạ  thủ  công  phu!  Niệm  niệm  chẳng  đoạn 

chuyển  vọng  thành  chơn,  biến  loạn  tâm  thành  nhất  tâm,  chí  viên  chí  đốn, 

không  hai,  không  ba.  Dẫu  cho  sáng  nghe  tối  chết  ắt  cũng  được  thấy  Phật 

khai ngộ! Nhược bằng cứ nại cớ vọng loạn để rồi cả một đời biếng nhác, thối 

thất  thì  khác  nào  kẻ  đã  đến  núi  báu  lại  bỏ  về,  lại  cũng  như kẻ  đã  được  hạt 

châu  buộc  vào  vạt  áo  chợt  quăng  bỏ  đi,  há  chẳng  rất  đáng  buồn  ư?  Chẳng 

đáng tiếc quá lắm ư? 

Một  tấc  lòng  thành  rỏ  máu  của  đại  sư  Luyến  Tây,  câu  nào  cũng  chơn  thật. 

Tôi biết là ai đọc đến sách này cũng đều sẽ hoan hỷ, sẽ tin nhận giống như 

tôi vậy. 

Mùa  Thu  năm  Quang  Tự  thứ  bảy,  tháng  Bảy,  Phúc  An  học  nhân  Châu 

Phước Thuyên viết lời tựa 



---o0o--- 

Bốn yếu quyết lớn của việc niệm Phật là: 

1. Chẳng tham tịnh cảnh. 

2. Chẳng tham cứu câu “người niệm Phật là ai?” 

3. Chẳng trừ vọng tưởng 

4. Chẳng cầu nhất tâm. 



Chỉ cốt chí thành khẩn  thiết,  mỗi  ngày  hạn định số câu  niệm Phật  nhiều  ít, 

niệm cho đến chết thì nhất định sẽ vãng sanh Tây Phương Cực Lạc. Cần biết 

rằng mỗi ngày hạn định số câu niệm Phật nhiều hay ít, rồi niệm cho đến chết 

thì đấy chính là chí thành, khẩn thiết, mới có thể báo đáp ân sáu phương chư 

Phật đã khuyên lơn, khen ngợi, hộ niệm; báo đáp ơn đức Bổn Sư Thích Ca 

thuyết pháp trong đời ác, báo ân Phật A Di Ðà đại nguyện phổ độ. Nay nếu 

người  niệm  Phật  không  có  bốn  yếu  quyết  này  thì  nhất  định  sẽ  chẳng  niệm 

Phật thành công. 

Nếu tham tịnh cảnh thì nhất định sẽ coi sự nhẹ nhàng, an vui trong khi tịnh 

tọa là kỳ đặc, cực lực coi chuyện trì danh là tầm thường. Nếu tham cứu câu 

“người  niệm  Phật  là ai?” thì  nhất định sẽ  coi chuyện  khai  ngộ, thông  minh 

mới là kỳ đặc, xem chuyện thấy Phật vãng sanh là tầm thường. Hễ trừ vọng 

tưởng thì sẽ nhất định coi biệt pháp xảo niệm là kỳ đặc, xem chuyện ròng rặt 

niệm Phật ghi số là chuyện tầm thường. Còn nếu cầu Nhất Tâm thì nhất định 

sẽ coi nhất tâm bất loạn là kỳ đặc, xem chuyện mở miệng tán niệm là chuyện 

tầm thường. Lấy chánh làm tà, lấy sai làm đúng, chẳng phải là điên đảo quá 

mức  hay  sao?  Bốn  căn  bịnh  lớn  ấy  hễ  phạm  phải  đôi  chút  ắt  sẽ  khó  vãng 

sanh. 

Nói “chẳng cầu  nhất tâm” ắt sẽ có kẻ nghi ngờ: “Nhất tâm bất  loạn  là  giáo 

thuyết dạy trong kinh Di Ðà. Tán tâm niệm Phật là điều bị tổ sư quở trách, 

sao lại bảo là lấy chánh làm tà, lấy sai làm đúng?” 

Xin  đáp:  “Ðáng  tiếc  là  ông  chưa  thường  niệm  Phật  lâu  ngày.  Nếu  thường 

niệm  Phật  lâu  ngày  thì  ắt  sẽ  biết  là  nhất  tâm  bất  loạn  quyết  định  là  do  tán 

tâm niệm Phật mà thành, lẽ đâu lại coi là chuyện tầm thường! Nếu đã chẳng  

tán tâm  niệm  Phật từ trước thì  làm sao thành  tựu  nổi  nhất tâm? Nếu ai quả 

thực có thể thường tán tâm niệm Phật lâu ngày chẳng lui sụt thì sẽ tự nhiên 

thành tựu nhất tâm. 

Ví như nho sĩ có mấy ai thành tựu được ngay tài văn chương, chẳng mấy ai 

là không phải đọc sách trước đã. Như vậy chẳng phải là lấy chánh làm tà, lấy 

sai  làm  đúng  hay  sao?  Chẳng  đọc  sách  trước  thì  làm  sao  kết  thành  tài  văn 

chương; cho  nên phải chịu đọc sách trước đã thì  mới thành tài  văn chương 

được nổi! 

Ví như học nghề phải từ bỡ ngỡ cho đến khi thuần thục, hễ thuần thục rồi thì 

mới thành khéo. Không ai là chẳng phải chịu học nghề trước rồi  mới thành 

thợ khéo sau! 

Tán niệm với số câu nhất định  mà còn chẳng chịu học thì sao mà thành tựu 

nổi nhất tâm bất loạn cho được! Tu học như vậy thì khác gì cây không rễ lại 

muốn  tươi  tốt,  chim  không  cánh  lại  muốn  bay  được!  Xin  hãy  suy  nghĩ  kỹ 

càng, xin hãy suy nghĩ kỹ lưỡng! 

Tôi  từng  thấy  nhiều  vị  thầy  khác  cứ  đem  chuyện  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  làm 

nản  chí  không  ít kẻ  học  nhân,  cứ bảo  họ  đời  này  nếu  chẳng  đạt  được  nhất 

tâm  thì  đừng  mơ  tưởng  Tây  Phương  nữa.  Ðó  đều  là  vì  thuyết  pháp  nhưng 

chẳng biết sự dễ, việc khó vậy! Tán tâm niệm Phật là dễ, nhất tâm là khó. Bỏ 

cái dễ lấy cái khó há chẳng phải là bàn xằng hay sao? 

Chẳng trừ vọng tưởng là vì vọng tưởng chính là pháp thuộc về ý, bậc thánh 

nhân đã đạt quả  vị còn khó trừ được, huống  hồ  là kẻ phàm phu  làm sao có 

thể trừ được vọng tưởng ngay từ đầu nổi? Vì thế tôi có bài kệ như sau: 



 Cảm Phật thâm ân, tụng Phật danh,  

 Bất tu diệu quán, bất tham tâm 

 Nhậm bằng ý địa đa tư tưởng 

 Thệ đảo luân châu động khẩu thần 



(Tạm dịch: 

Cảm Phật ân sâu, niệm Phật danh 

Chẳng cần diệu quán, chẳng tham Thiền 

Mặc cho ý khởi bao tư tưởng 

Thề lần xâu chuỗi, niệm liên miên) 



Cần phải biết rằng: Phàm  phu  tu  hành  hoàn  toàn  nhờ  vào thân, khẩu,  ý chí 

thành  thì  tự  nhiên  công  phu  sẽ  chẳng  luống  uổng!  Bởi  thế,  sách  Trực  Chỉ 

viết: 

“Nếu có thể dốc trọn thân miệng mà niệm thì chẳng cần biết là tán niệm hay 

 không, chỉ cốt đừng gián đoạn thì sẽ tự có thể đạt được Nhất Tâm, mà cũng 

 có thể gọi là Nhất Tâm. Chỉ lấy việc thực hành chẳng thôi nghỉ làm chừng, 

 cho nên chẳng phải lo tâm tán loạn chi hết. Xưng danh là khẩu nghiệp thanh 

 tịnh, lần chuỗi là thân nghiệp thanh tịnh, tâm ghi nhớ số lần niệm chính là ý 

 nghiệp thanh tịnh; đích xác là tam nghiệp thanh tịnh. Thật là đại pháp môn 

 cực viên đốn, cực thẳng tắt vậy!”  

Bởi thế, các vị Thiện Ðạo, Vĩnh Minh cực lực nhấn mạnh việc ghi số. Cả hai 

vị  Tổ đều  là  hóa thân của Phật Di Ðà  nên quyết phải  lấy  lời dạy của  hai  vị 

làm căn cứ vậy! 

Ta nên biết rằng một pháp môn Trì Danh: xét về công năng thì chú trọng ở 

việc mang theo hoặc chướng đi vãng sanh, xét về địa vị thì đặt nặng vấn đề 

“hoành siêu”  (vượt ngang ra khỏi tam  giới). Sáu  phương chư Phật, Bổn  Sư 

Thích Ca cùng cạn lời khuyên nên tin tưởng pháp môn Tịnh Ðộ chính là vì 

lẽ  này,  mà  nói  chung  cũng  là  nhờ  vào  đại  nguyện  phổ  độ  của  đức  Di  Ðà! 

Chúng sanh đời  mạt chướng  nặng  tâm  loạn  muốn  được  ngay trong đời  này 

thoát  khổ  mà  lại  bỏ  pháp  Trì  Danh  ghi  số  thì  quyết  sẽ  không  còn  môn  nào 

nữa! 

Ngoài ra, các pháp vượt tam giới theo chiều dọc khác (thụ siêu) đều cần phải 

đoạn sạch tham, sân thì mới hòng liễu sanh thoát tử. Vì vậy, nhà Thiền nói: 

“Hễ còn mảy may nghĩ nhớ thì thành nghiệp nhân của tam đồ”;  đó là bởi tự 

lực khó thành vậy! Tôi từng thấy các vị sư khác khinh người niệm Phật, nói: 

“Lúc  ngươi  niệm  Phật  là  có  vọng  tưởng,  cho  nên  chắc  chắn  là  vô  dụng!” 

Tiếc  là  những kẻ  học đạo ấy chưa  lãnh  hội  nổi  yếu chỉ của  Tịnh  Tông  nên 

chẳng biết đối đáp cách nào. Tôi bèn hỏi ngay: 

“Ông  chẳng  niệm  Phật  thì  có  vọng  tưởng  hay  không?”  Ðáp:  “Không  vọng 

tưởng”. 

Tôi lại hỏi: “Nếu ông đã không có vọng tưởng thì không niệm Phật sẽ có ích 

gì không?” 

Họ không đáp được. Tôi liền bảo: 

“[Ðối  với  người]  chẳng  niệm  Phật,  nếu  đã  không  có  vọng  tưởng  thì  niệm 

Phật  thật  chẳng  có  công  dụng  gì.  Ví  như  trong  đêm  tối  om,  nếu  không  có 

vầng trăng sáng thì không có đám phù vân cũng chẳng hề gì! 

Ðối  với  người  niệm  Phật  còn  có  vọng  tưởng  thì  niệm  Phật  thật  sự  có  công 

dụng lớn. Ví như giữa ban ngày, do vầng thái dương rực rỡ nên dẫu có tầng 

tầng  phù  vân  cũng  chẳng  ngăn  trở  được  ánh  mặt  trời  chiếu  tỏa  khắp  nơi, 

khiến cho người trong khắp đại địa đều được thọ dụng. 

Bởi thế, ngài  Linh Phong  mới  nói: “Tin sâu xa, nguyện khẩn thiết mà niệm 

 Phật thì ngay trong lúc niệm Phật nếu như tâm có nhiều vọng tưởng thì đấy 

 chính  là  Hạ  Phẩm Hạ  Sanh.  Tuy  là  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  nhưng  cũng  chẳng 

 trở  ngại  chi  chuyện  được  ở  cùng  một  chỗ  với  các  bậc  thượng  thiện  nhân, 

 cùng thọ hưởng pháp lạc”,  đấy há chẳng phải là công dụng lớn lao hay sao? 

Vì vậy, tôi có bài kệ như sau: 



 Nhất cú Di Ðà pháp trung vương 

 Tạp niệm phân phân dã bất phương 

 Vạn lý phù vân già hách nhật,  

 Nhân gian xứ xứ hữu dư quang 



(Tạm dịch: 

Một câu Di Ðà vua vạn pháp 

Tạp niệm rối bời chẳng trở ngại 

Muôn dặm phù vân che Thái Dương 

Chốn chốn nhân gian vẫn rạng ngời!) 



Lại có kệ rằng: 

   

 Tán loạn trì danh đại hữu công 

 U đồ mông chiếu tất giai thông 

 Mạc linh Phật nhật Tây sơn lạc 

 Na phạ mê vân bách lý trùng 



(Tạm dịch: 

Tán loạn trì danh công lớn thay 

U đồ được chiếu thảy đều khai 

Ðừng cho Phật nhật chìm sau núi 

Nào sợ mây mê trăm dặm dài) 



Người nhiều vọng tưởng mà chịu ghi số niệm Phật thì nhất định là hạng tín 

nguyện  kiên  cố  nên  sẽ  quyết  định  vãng  sanh,  đấy  chính  là  đại  nhân  duyên 

“nhiều  thiện  căn,  phước  đức”.  Kẻ  không  niệm  Phật  dẫu  bảo  là  không  có 

vọng  tưởng,  nhưng  nào  có  phải  là  không  vọng  tưởng  mà  chính  là  suốt  cả 

toàn thân đều là vọng tưởng mà chẳng tự biết đó thôi! 

Tiếc là không ít người lầm lạc, chẳng lãnh hội nổi giáo nghĩa “nhất tâm bất 

loạn” của kinh Di Ðà nên lắm kẻ niệm Phật bị thối thất. Ý kinh dạy: Chỉ cốt 

một  dạ  trì  danh,  chẳng  bị  tham,  sân,  vọng  tưởng  nhiễu  loạn  thì  đấy 

chính  là  Nhất  Tâm  Bất  Loạn;  chứ  kinh  chẳng  dạy  ta  phải  đoạn  sạch 

vọng tưởng thì mới được gọi là Nhất Tâm Bất Loạn.  

Nếu ai đã đoạn sạch vọng tưởng thì xét về địa vị, người ấy đã phải là bậc A 

La  Hán.  Từ  ngàn  xưa  đến  nay,  các  bậc  đại  tổ  sư  có  mấy  vị  đã  chứng  đắc 

được  như thế? Ðạt được đến địa  vị ấy thì  nhiều  vị được  liễu sanh thoát tử, 

toàn  là  cậy  vào  nguyện  lực  rộng  sâu  của  chính  mình  nên  mới  có  thể  mang 

theo  hoặc chướng đi  vãng sanh, chẳng  hạn  như đại sư  Trí Giả  là  một  minh 

chứng. Ðối  với bậc đã thuộc vào địa  vị Ngũ  Phẩm thì  mang theo  nghiệp đi 

vãng  sanh  còn  dễ  hiểu  được,  chứ còn  như  kẻ  phàm  nhân  hiện  thời:  nghiệp 

chướng quá nặng, công hạnh quá cạn thì làm sao đoạn sạch vọng tưởng cho 

nổi? 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy  người  phát  nguyện:  “Nguyện  con  lúc  lâm  chung,  trừ 

 sạch các chướng ngại”; đại sư Từ Vân dạy người phát nguyện:  “Nguyện lúc 

 mạng sắp dứt, tâm chẳng bị điên đảo”.  Ðấy toàn là lúc bình thời niệm Phật 

chẳng  hề  cầu  không  vọng  tưởng  vậy.  Nay  sao  ta  lại  chẳng  chịu  khuyên 

người khác trước hết hãy niệm Phật cho nhiều, lại cứ một bề bức bách người 

khác phải trừ sạch vọng tưởng trước đã? Nhận đầu là đuôi, điên đảo quá sức! 

Kinh dạy: “Nếu ông chẳng thể niệm đức Phật kia thì hãy nên xưng A Di Ðà 

 Phật. Chí tâm như thế khiến cho chẳng ngớt tiếng, hễ đầy đủ mười niệm thì 

 liền  được  vãng  sanh” .  Nếu  tâm  chẳng  thể  niệm  nổi  (niệm  ở  đây  là  quán 

tưởng tịnh cảnh và Phật thân theo các pháp quán đã dạy trong Quán kinh) thì 

tâm  ấy  đã  tán  loạn  đến  cùng  cực.  Miệng  xưng  mười  niệm  mà  được  vãng 

sanh  chính  là  mang  theo  hoặc  nghiệp  đi  vãng  sanh.  Bởi  thế,  ngài  Tây  Trai 

mới đề thơ như sau: 

   

 Hồn phi tâm tán loạn 

 Phật hiệu tội tiêu dung 

 Liên thước như sơ nhật 

 Tây thăng Cực Lạc cung 



(Tạm dịch: 

Hồn bay, tâm tán loạn 

Nhờ Phật hiệu tội tiêu 

Sen sáng mặt trời mọc. 

Về Tây, ngự Cực Lạc) 



Kinh còn dạy:  “Ðời Mạt  Pháp ức ức người tu hành, nhưng hiếm có một ai 

 đắc đạo. Chỉ có ai nhờ vào niệm Phật thì đều được độ thoát”. Ðời Mạt Pháp 

ức ức người tu hành nhưng hiếm có một ai đắc đạo chính là chỉ người hiện 

thời vọng tưởng rối bời; còn “chỉ có ai nhờ vào niệm Phật thì đều được độ 

 thoát”  chính  là  kẻ  mang  theo  hoặc  chướng  đi  vãng  sanh.  Nếu  thật  sự  phải 

đoạn sạch vọng tưởng  mới gọi là Nhất Tâm Bất Loạn,  mới được vãng sanh 

Tây  Phương  thì  làm  sao  nuốt  cho  trôi  đạo  lý  trong  câu  kinh  vừa  dẫn  trên 

đây? Ta  mới thấy là chúng sanh đời  mạt nghiệp chướng quá nặng, mà công 

năng cứu đời của pháp  này càng  rõ ràng  vậy;  thậm chí cậy  vào đại  nguyện 

của Phật Di Ðà gia bị nên chúng sanh mới có thể mang nghiệp hoặc đi vãng 

sanh nổi! Âu cũng là do chúng sanh đã kết duyên sâu nặng cùng đức Di Ðà. 

“Ðịnh số niệm Phật, chẳng trừ vọng tưởng” giống như khi bị giặc cướp công 

thành,  chỉ  cốt  bên  trong  giữ  chắc  không  suy  suyển  thì  giặc  sẽ  tự  nhiên  tan 

lui; chứ chẳng cần phải dạy người phải trừ tan giặc cướp trước! Nếu phải trừ 

giặc  trước  thì  chỉ  e  do  nội  lực  chẳng  đủ  nên  còn  bị  mắc  hại  là  đằng  khác! 

Cũng giống như thế, người niệm Phật phải trừ vọng tưởng trước thì càng trừ, 

vọng tưởng càng nhiều. 

Xin  phụng  cáo  cùng  bậc  hữu  duyên:  Chỉ  cốt  lập  chí  quyết  định,  ghi  số  trì 

danh,  chẳng  quản  là  vọng  tưởng  hay  không  vọng  tưởng.  Cần  phải  biết  là 

pháp  môn  tu  hành  có  pháp  ngang,  pháp  dọc.  Các  tông  khác  thoát  tam  giới 

theo  chiều  dọc,  phải  đoạn  vọng  tưởng  thì  mới  được  thành.  Tịnh  tông  vượt 

ngang, vẫn có thể mang theo hoặc nghiệp đi vãng sanh. Bởi vậy, người niệm 

Phật  chẳng  luận  là  tán  loạn  nhiều  hay  ít,  chỉ  cốt  tin  sâu,  nguyện  thiết  sẽ 

quyết định vãng sanh! Mang theo hoặc nghiệp là Ngang, đoạn vọng là Dọc. 

Bỏ Ngang chọn Dọc chẳng phải là trái nghịch nghĩa lý lắm ư? 

Chẳng  tham  cứu  câu  “người  niệm  Phật  là  ai?”  là  như  trong  các  kinh  có 

dạy:  “Tâm  niệm  Phật  thì tâm  là  Phật; tâm  chẳng  niệm  Phật  thì tâm  chẳng 

 phải là Phật” . Kinh cũng dạy: Tâm này làm Phật, tâm này là Phật. Tâm này 

chẳng làm Phật thì tâm này chẳng là Phật. Người niệm Phật hiểu phân minh 

cái tâm bổn  lai của chính  mình,  hiểu:  niệm  Phật  A  Di Ðà ở phương  Tây  là 

nương  cậy  vào  Phật  Di  Ðà  ở  phương  Tây  để  hiển  lộ  cái  tâm  bổn  lai  của 

chính  mình. Trong niệm niệm, tâm ta hướng về Phật; trong niệm niệm Phật 

hướng đến tâm ta; tâm lẫn Phật hệt như nhau, tâm và Phật cùng một thể: cảm 

ứng đạo giao chẳng thể nghĩ bàn! Bởi thế, sách Yếu Giải viết: 

 “Rời  lìa  cái  tâm  Vô  Lượng  Quang  Thọ  nhất  niệm  hiện  tiền  thì  không  còn 

 chỗ  nào  để  có  danh  hiệu  A  Di  Ðà  Phật,  mà  lìa  ngoài  danh  hiệu  A  Di  Ðà 

 Phật  thì  không  còn  biết  nhờ  vào  đâu  để  chứng  triệt  để  được  cái  tâm  Vô 

 Lượng Quang Thọ nhất niệm hiện tiền được nữa!”  

Khi niệm Phật mà còn thắc mắc là ai đang niệm thì chính là trên đầu chồng 

thêm  một  cái  đầu  nữa,  đang  cưỡi  lừa  còn  đi  kiếm  lừa.  Do  đó,  ngài  Linh 

Phong  mới  quở:  “Cứ  cho  tham  thoại  đầu  là  kỳ  đặc,  niệm  Phật  là  tầm 

 thường; vứt châu Như Ý, tranh nhau ngói gạch, thật đáng thương thay!”  

Ðại sư  Kiên Mật  nói:  “Lúc kiếp trược hưng thạnh, chúng sanh cấu chướng 

 nặng nề, đừng vừa trì danh vừa tham thoại đầu. Tham kèm thêm thoại đầu 

 thì sóng Trược Trí càng trào dâng, nhất định sẽ khởi lên tà kiến!” Ðấy đều 

là những lời cứu cấp! Nếu như chẳng tin ắt sẽ dứt mất huệ mạng, ắt đọa tam 

đồ chịu khổ vô tận, trái nghịch chư Phật! 

Xin chớ nghe lời các thầy khác khiến cho câu thoại đầu chữ “Ai” đó phá nát 

tâm bi triệt để của đức Phật ta và pháp môn đại phương tiện Chấp Trì Danh 

Hiệu. Kẻ tham thoại đầu đã tham chẳng đến nơi mà niệm cũng chẳng khởi. 

Ví  dù  có  tham  cứu  được  đến  nơi  đi  nữa  cũng  vẫn  là  quỷ  giữ  thây,  hễ  vô 

minh  vừa  động  đôi  chút  đã  thiêu  cạn  nước  cả  bốn  đại  hải;  chẳng  bằng  kẻ 

chẳng  tham thoại đầu, trong  mỗi  niệm  đều biết thẹn  hổ, chuyên  niệm  A Di 

Ðà, chóng thoát khỏi tam giới. 

Ðại sư Kiên Mật dạy:  “Tịnh Ðộ chẳng thể lẫn với Thiền cơ. Ý kiến mới trái 

 nghịch  đôi  chút  thì  cả  hai  môn  đều  bị  phá!”  Quả  nhiên,  quả  nhiên!  Niệm 

Phật là đường thẳng, tham câu thoại đầu chữ “Ai” là đường cong. Bỏ đường 

thẳng  đi  theo  đường  cong  thì  chẳng  phải  là  đui  mù  hay  sao?  Tôi  có  những 

bài kệ khuyên các vị đồng học như sau: 



 Tổ sư khuyến nhữ mạc tham thùy 

 Ðịnh yếu tham thùy tất khiết khuy 

 Ấu tử bất thính từ phụ giáo 

 Tương thâu tha bảo phạm vương truy 



(Dịch ý: Tổ sư khuyên ngươi đừng tham cứu câu “Người niệm Phật là ai?” 

Nếu cứ tham cứu sẽ bị thiệt thòi. Trẻ nhỏ chẳng nghe lời dạy của từ phụ cứ 

toan trộm lấy của báu của người khác sẽ bị vua truy bắt) 

   

 Phật danh bổn xuất tự tâm điền 

 Cánh vấn thị thùy thực khả liên 

 Bảo tạng phân minh thân tự đắc 

 Tái hành cầu khất tức si điên 



(Phật hiệu phát xuất tự tâm điền 

Còn hỏi là ai thật đáng thương! 

Tạng báu phân minh mình tự được 

Lại còn xin xỏ, quá khùng điên!) 



 Thảng ư Tịnh Ðộ thực vô duyên 

 Cánh khứ tham thùy diệc bất thiên 

 Chỉ khủng“thùy” tự tham bất triệt 

 Tử vương nhất đáo tiện mang nhiên 



(Nếu như Tịnh Ðộ thật vô duyên 

Dẫu có tham Thiền cũng chẳng nên 

Chỉ sợ chữ “ai” tham chửa thấu 

Tử vương đã tới, dạ kinh phiền) 



 “Thùy” tự phân minh thị trực đề 

 Lãn xưng Phật giả tối tương nghi 

 Ðạt Ma thân giáng nguyên nhân thử 

 Chỉ phạ kim nhân bị quỷ mê 



(Dịch ý: Chỉ tham cứu phân minh câu thoại đầu chữ “Ai” (tức là câu “Ai là 

người  niệm  Phật”) thì đó  là cách  tốt nhất  dành cho  những  người  lười  niệm 

Phật.  Tổ  Ðạt  Ma  đích  thân  thị  hiện  nơi  Ðông  Ðộ  cũng  là  do  nguyên  nhân 

này, chỉ sợ người tham cứu bị phiền não làm mê hoặc mà thôi!) 



Dẫu có bàn luận Bát Nhã cả ngàn lần thì tính nóng vẫn khó dằn nên tôi mới 

làm những bài kệ như vậy để nhắc nhở những người cùng hạnh; đột nhiên có 

kẻ  khác  trách  tôi  thiếu  đạo  lý  vì:  người  xuất  gia  mà  nóng  nảy  thì  coi  sao 

được?  Tôi đã là Phật tử thì dĩ nhiên phải thuận theo  lời Phật dạy, nếu  nghe 

có  kẻ  chống  báng  lời  Phật  làm  sao  không  nổi  nóng  cho  được!  Pháp  môn 

Niệm Phật phổ độ bị một câu thoại đầu chữ “Ai” đó cản trở thì ngay đến các 

vị  tổ  sư  của  Tịnh  Tông  cũng  nổi  nóng  nữa  là!  Bởi  vậy,  trong  đời  mạt  này 

mới có bao nhiêu là sách vở được lưu truyền để quở trách những kẻ tà Thiền 

hoặc  là  để  phá  những  thói  tệ  của  đại  chúng.  Nếu  như  chẳng  nổi  nóng  thì 

Tịnh Tông sẽ bị chà sát đất, chúng ta cùng chúng sanh sẽ vĩnh viễn không có 

cách  thoát  khổ.  Bởi  thế,  tôi  mới  thỉnh  sư  Thông  Trí  chứng  minh  cho  tôi. 

Ngài mở rộng lòng đại từ bi, viết tiếp thêm mấy bài kệ như sau: 



 Trì danh bổn thị Thích Ca tuyên,  

 Hà khổ tham “thùy” bối Phật ngôn 

 Mạc vị tham thùy kỳ đặc sự 

 Ty hào hệ niệm ác duyên khiên 



(Trì Danh là do chính đức Phật Thích Ca dạy ra, sao lại phải mất công tham 

câu  thoại  đầu  chữ “Ai”  để  đến  nỗi  trái  nghịch  lời  Phật.  Ðừng  có  bảo  tham 

thoại đầu câu ấy mới là kỳ đặc; hễ có mảy may ý niệm trói buộc thì sẽ bị ác 

duyên lôi kéo!) 

   

 Thanh Triết Công lão Tông môn tượng 

 Tham thoại thiền tư tứ thập niên 

 Tử hậu nhưng nhiên sanh phú quý 

 Chư quân hà bất tế tư nhiên 



(Ngài  Triết  Công  đời  Thanh  là  bậc  long  tượng  trong  nhà  Thiền,  từng  tham 

thoại đầu, tu Thiền suốt bốn mươi năm, chết đi vẫn bị sanh vào nhà phú quý! 

Sao quý vị chẳng nghĩ kỹ cho?) 

   

 Di Ðà thùy thủ lập hoa trì 

 Tàm quý si nhi do bất tri 

 Cánh dục tham “thùy” sanh Tịnh Ðộ 

 Khủng cô Phật nguyện tự hồ đồ 



(Phật Di Ðà đứng xòe tay [tiếp dẫn người vãng sanh] bên ao hoa sen. Thẹn 

cho kẻ si mê đã chẳng hay biết, lại còn toan lấy việc tham câu thoại đầu chữ 

“Ai” để vãng sanh Tịnh Ðộ. Chỉ sợ làm như vậy thì là đã cô phụ đại nguyện 

của Phật vì tự mình hồ đồ [mà chẳng được vãng sanh]) 



 Cùng tử phiêu bồng lịch hữu niên 

 Y châu chỉ xuất thượng mang nhiên 

 Quy gia chánh thị Trì Danh lộ 

 Mông đổng thiền hòa nhưng dục “thùy”!  



(Ðứa  con  đói  nghèo  phiêu  bạt  đã  nhiều  năm,  đến  khi  có  người  chỉ  cho  hạt 

châu  đeo  nơi  vạt  áo  vẫn  cứ  ngơ  ngác.  Ðường  để  về  được  đến  nhà  chính  là 

con đường Trì Danh, nhưng kẻ học Thiền u mê vẫn cứ muốn tham cứu công 

án chữ “Ai”) 



Chẳng  tham  tịnh  cảnh  vì  tịnh  cảnh  chính  là  pháp  thuộc  về  Tứ  Thiền,  Bát 

Ðịnh;  đó  là  những  pháp  Thiên  Tiểu.  Nếu  người  niệm  Phật  tham  đắm  tịnh 

cảnh thì chính  là đã quay  lưng  với Ðại  Thừa để  hướng theo Tiểu  Thừa, bỏ 

lực dụng Diệu Hữu để nhận lấy cái thể Thiên Không, có đáng gọi là kỳ đặc 

đâu? Có khác chi chỗ nước tù đọng chẳng thể là nơi rồng ẩn náu; còn trong 

cảnh giới Ðại Thừa thì toàn thể đại dụng nằm ngay trong một câu A Di Ðà 

mênh  mông  bát  ngát  như  là  biển  cả,  không  có  con  rồng  nào  là  chẳng  thích 

sống trong ấy! Giáo lý phân minh như thế không cần biện luận nữa! 

Tôi  hay  nghe  các  vị  thầy  khác  thường  khai  thị  vào  lúc  Chỉ  Tịnh  trong  khi 

niệm Phật  như sau: “Ðây  là dấu  hiệu tốt,  ai  nấy  nên chú  tâm quán sát kỹ”. 

Coi chuyện không cần thiết là kỳ đặc rồi bỏ lửng câu niệm A Di Ðà Phật; do 

suy nghĩ lầm lạc nên hương chẳng thèm thắp, Phật chẳng thèm niệm, thật là 

đáng thương thay! Niệm Phật nhiều ngày chẳng coi vào đâu, mới dưỡng tịnh 

đôi  chút  đã  khen  là  hay,  chẳng  phải  là  đã  trái  nghịch  ý  chỉ  “ChấpTrì  Danh 

Hiệu, Nhớ Phật, Niệm Phật” kinh đã dạy hay sao? 

Chỉ Tịnh trong lúc Niệm Phật cũng chỉ giống như khi đi đường đã lâu, thấy 

mỏi mệt bèn tạm nghỉ mà thôi. Nếu coi đó là điều hay thì chẳng phải là đã cô 

phụ  đức  từ  phụ  Di  Ðà  suốt  cả  ngày  mong  ngóng  chúng  ta  trên  đài  sen  hay 

sao?  Khai  thị  như  thế  thì  Thiền  và  Tịnh  chẳng  phù  hợp  nhau,  cả  hai  pháp 

môn  đều  bị  phá  tan  cả.  Ðáng  tiếc  là  pháp  môn  thắng  dị  “vạn  người  tu  vạn 

người  vãng  sanh”  bị  biến  thành  pháp  hắc  ám  giường  đồng,  cột  sắt!  Xưng 

danh  là  động,  ngồi  yên  là  tịnh,  bỏ  động  giữ  tịnh  chẳng  phải  là  bịnh  tà  hay 

sao? 

Nếu  như đại  chúng  chẳng  chê  bỏ  lời  tôi  thì  xin  nguyện  cùng  trừ bốn  bịnh, 

cùng  học  cách  ghi  số  niệm  Phật  của  các  vị  Thiện  Ðạo  và  Vĩnh  Minh:  mỗi 

ngày  niệm  một  vạn  câu  hoặc  là  mấy  vạn,  tận  lực  mà  hành  thì  nhất  định  sẽ 

vãng sanh. Kẻ hậu học Cổ Côn này cảm kích bạn bè đã cực lực hộ trì khiến 

cho việc khắc kinh Di Ðà lên đá cũng như các tâm nguyện khác được hoàn 

thành nên mới soạn sách này để tỏ bày chí nguyện phá sạch bốn bịnh. Vì thế, 

vào một ngày mùa Thu năm Quang Tự thứ bảy, tại chùa Hộ Quốc, nơi viện 

Di Ðà, kính đốt bốn mươi tám lọn hương trên cánh tay để cúng dường Phật 

A Di Ðà, chí tâm phát nguyện: 

- Nguyện cho cuốn sách tầm thường này của con được lưu truyền khắp nơi 

chẳng dứt, diệt trừ tội khiên  nhiều đời của con, đoạn trừ bốn thứ nghi  hoặc 

của  người  đời,  ai  nấy  y  theo  sách  này  tu  hành  đều  chóng  được  viên  thành 

Tịnh  nghiệp.  Giả  sử  có  những  kẻ  thấy  nghe  chẳng  tin  thì  cũng  nguyện  cho 

họ cùng được sanh về Lạc Quốc. 

Nguyện  đem  công  đức  này  hồi  hướng,  trên  thì  nguyện  cho:  Thánh  thọ  vô 

cương, thường hưởng phước lộc; dưới thì nguyện nhân dân an vui, vĩnh viễn 

xa rời tai ách, lại nguyện cho tứ ân tam hữu pháp giới chúng sanh cùng sanh 

Cực  Lạc.  Ngửa  mong  những  vị  đồng  học  hiện  tiền,  thiện  nam  tín  nữ,  hết 

thảy những ai hữu duyên chớ nề bỉ lậu, cùng nhiếp thọ cả. Lại nói kệ rằng: 

   

 Tôi ở trong luân hồi 

 Chịu khổ chẳng tính nổi 

 Nay gặp Ðại Pháp Môn 

 Quyết định dốc hết sức 

 Ngày niệm sáu vạn câu 

 Mặc kệ vọng tưởng loạn 

 Niệm đến chết làm hạn 

 Nhờ Phật đoạn vọng tưởng 

 Sanh biên địa Cực Lạc 

 Hoặc dự vào hạ phẩm 

 Ðều được liễu sanh tử 

 Không còn tám khổ nạn 

 Xin khuyên các thiện hữu 

 Nên sớm hiểu Niệm Phật 

 Ðừng tham duyên thế gian 

 Từ tối lại vào tối 

 Tôi nhớ lúc tại gia 

 Làm lắm việc ngỗ nghịch 

 Chẳng nhờ các thâm ân 

 Ắt sẽ đọa địa ngục 

 Vì vậy, khởi chơn tâm 

 Liều mạng khen Tịnh Ðộ 

 Khen mà được người nghe  

 Diệt tội con khi trước 

 Phật luôn đại từ bi 

 Khiến con hết ngu bướng 

 Chưa chứng đắc biện tài 

 Thuyết pháp như rồng, hổ 

 Ðể báo các ân sâu 

 Ðể cứu tam đồ khổ 

 Nếu như chẳng vừa lòng 

 Ðành đợi được bổ xứ 

 Ở trong cõi Tây Phương  

 Con cảm ân đại chúng 

 Ðược mãn nguyện Thạch Kinh (khắc kinh trên đá) 

 Vì thế soạn sách này 

 Ðể đáp tạ, lễ hiến 

 Kính nguyện người hành theo 

 Chớ đừng cải biến nữa 

 Ắt sanh về Tây phương 

 Sớm gặp mặt Di Ðà 

 Con trong lúc giải thất 1 

 Cực lực cạn lòng viết 

 Nhờ Phật lực gia hộ 

 Soạn thành Tứ Yếu Quyết 

 Ðại cư sĩ Phúc An 

 Viết tựa và giúp in 

 Phổ nguyện người thấy nghe 

 Ðồng sanh cõi Cực Lạc 

 Ai cáo các đồng học 

 Thương tấm lòng của tôi 

 Xin chớ có xem thường 

 Quyển Tứ Yếu Quyết này 

 Nếu con nói dối trá 

 Lôi hỏa ắt thiêu thân 

 Nếu thật hợp ý Phật 

 Lâm chung quyết vãng sanh 



---o0o--- 

Thiền Tịnh Giảng Hòa 



Niệm Phật  Tứ  Ðại Yếu Quyết  là  bản cảnh sách dành cho  người  niệm Phật, 

nhưng  vì  có  bậc  Thiền  giả  tưởng  lầm  tôi  phá  Thiền  nên  đâm  ra  khích  bác. 

Bởi  vậy,  tôi  chẳng  quản  mình  ngu  tối  lại  soạn  ra  những  bài  kệ  giảng  hòa 

giữa Thiền và Tịnh để xoa dịu lòng người, mong người đọc biết được là chê 

trách hay khen ngợi chỉ là do đối theo căn cơ mà đề cao pháp môn này hay 

hạ thấp pháp môn khác; chứ còn trong các pháp môn, thật ra chẳng có pháp 

nào là cao hay thấp cả. 

Ðối  với  người  nhờ  Thiền  mà  được  lợi  ích  thì  Thiền  là  cao;  đối  với  kẻ  nhờ 

Tịnh  mà  được  lợi  thì  Tịnh  là  cao.  Mọi  người  chẳng  cần  phải  nhọc  lòng,  ai 

nấy đều có thâm ân phải tự báo đáp cả. 

Thiền  và  Tịnh  vốn  chẳng  hề  có  cao  hay  thấp.  Cao  hay  thấp  thực  ra  là  do 

thích  ứng  với  căn  cơ;  giống  như  trong  các  thứ  thuốc,  thuốc  nào  chẳng  trị 

được căn bịnh thì thuốc đó là dở. Thử hỏi những bậc tu tập đã lâu trong các 

tông thì trong hiện thời, pháp nào là thích ứng với căn cơ nhất? Theo như tôi 

thấy thì vẫn là Tịnh Ðộ vì tới giờ vẫn thường nghe có người được vãng sanh 

Tây Phương. 

Nếu ai chỉ niệm A Di Ðà Phật thì gọi là Vô Thượng Thâm Diệu Thiền. Ðời 

Mạt Pháp tu hành hoàn toàn nhờ vào pháp này, kinh Ðại Tập đã dạy như vậy 

(Bảo “Niệm Phật chẳng phải là Thiền” thì chẳng phải là hạng hiểu biết quá 

nông cạn hay sao?) 

Ðối  với  người  nhờ  Thiền  mà  được  lợi  ích  thì  Thiền  là  cao;  bởi  thế  phải 

khăng  khăng  báo  đáp  ân  đức:  tọa  Thiền,  giảng  Thiền  và  đả  phá  Tịnh  Ðộ, 

không  gì  là  chẳng  lấy  việc       quét  sạch  mọi  chấp  trước  làm  đầu  (Do  vậy, 

ngài Chí Công mới có lời chê:  “Kẻ ngu mới thích vãng sanh Tây Phương” ; 

Triệu Châu mới có câu gièm:  “Niệm Phật một tiếng, súc miệng bảy ngày” ) 

Ðối với người nhờ Tịnh mà được lợi ích thì Tịnh là cao; cho nên bèn gấp rút 

xưng danh hiệu Phật. Do vì căn cơ hiện thời là căn cơ Tịnh Ðộ cho nên hoặc 

là khen ngợi Tịnh Ðộ hoặc là chê trách việc chung cục của người Tu Thiền 

(như tổ  Liên  Trì có  lời than  về chuyện  ngài  Triết Công sau khi tỏ  ngộ, hậu 

thân  lại  mê;  tổ  Ngẫu  Ích  bình  luận  về  những  cái  hại  của  kẻ  tu  Thiền  trong 

hiện tại). 

Ðức Thích Ca thuyết pháp, pháp  môn  nào cũng diệu, ai dám  nói pháp  môn 

nào chẳng diệu ắt sẽ  mắc quả báo. Vì căn cơ của chúng sanh  hiện thời  nên 

dù tôi chẳng khen ngợi Thiền thì tổ Ðạt Ma cũng chỉ cười hà hà mà thôi! 

Ðạt Ma Tổ Sư trực chỉ  nhân tâm, không  lời dạy  nào  là chẳng cốt để  người 

đời  được  liễu  sanh  thoát  tử.  Tôi  chỉ  khen  mỗi  pháp  Niệm  Phật  thì  cũng 

không  gì  là  chẳng  mong  người  ta  được  liễu  sanh  tử!  Hơn  nữa,  pháp  này 

nhuần khắp ba căn, sáu  phương chư Phật  cùng khen  ngợi  thì  Tổ chẳng  lớn 

tiếng cười ha ha hay sao? 

Chỉ  xin  mọi  người  “dĩ  hòa  vi  quý”,  dù  Thiền  hay  Tịnh,  dù  hạ  thấp  hay  đề 

cao, không  gì  là chẳng do tâm  lợi sanh, do chí  nguyện  hoằng pháp, chỉ cốt 

phù hợp với từng người mà thôi! Người tu Thiền nên cực lực hoằng dương 

Thiền,  người  tu  Tịnh  nên  cực  lực  hoằng  dương  Tịnh  Ðộ,  dẫu  có  nêu  ra 

những  thuyết  đả  phá  hay  xiển  dương  đi  nữa  thì  cũng  chỉ  là  để  khiến  cho 

người ta chuyên tu một pháp mà thôi. Trong pháp môn, vốn nào có đúng hay 

sai! 

Nếu  chẳng  chuyên  nhất  một  pháp  thì  Thiền  cũng  khó  mà  Tịnh  cũng  khó; 

thậm chí trong các tông khác, nếu chẳng chuyên nhất thì cũng là đại nạn. Do 

vậy, tôi lại nói kệ rằng: 



 Dĩ ngã Viên Giác tâm 

 Niệm bỉ Di Ðà Phật 

 Trượng bỉ Di Ðà Phật 

 Hiển ngã Viên Giác tâm 

 Tâm, Phật đô hữu công 

 Thiền, Tịnh câu hữu ích 

 Nguyện quân tử tế tưởng 

 Thị phi tự nhiên diệt 



(Dùng tâm Viên Giác mình 

Ðể niệm Phật Di Ðà 

Nhờ đức Phật Di Ðà 

Hiển hiện tâm Viên Giác 

Tâm, Phật đều có công 

Thiền, Tịnh cùng có ích 

Xin hãy suy xét kỹ 

Thị phi tự nhiên hết) 



---o0o--- 

Thạch kinh viên mãn hận tâm tự sách 

(Viên mãn việc khắc kinh trên đá xong, bi cảm, hối hận tự nhắc nhở) 



Mùa Thu năm Quang Tự thứ tư, Cổ Côn tôi tuân lời khuyên mời của các vị 

thiện hữu đứng ra lo liệu việc khắc kinh Di Ðà lên đá. Việc này vốn do pháp 

sư Diệu Nhiên đứng đầu, nhưng do ngài quy Tây quá gấp nên chưa thể hoàn 

thành  nổi.  Ai  nấy  phải  mò  mẫm  tự  lo  liệu.  Cổ  Côn  tôi  chỉ  có  một  thân  mà 

việc  gì  cũng  đến  tay,  may  nhờ  có  các  bạn  hữu  thay  tôi  khuyến  thỉnh.  Họ 

cùng lúc vui vẻ ra sức khuyến thỉnh được hơn ba ngàn năm trăm người phát 

tâm, đó mới là chỉ kể những người lưu lại tên tuổi. Số tiền quyên được tổng 

cộng ba ngàn tám trăm ba mươi đồng bảng Anh. Sợ chỉ có mình tôi trông coi 

mọi việc, khó khiến mọi người tin tưởng, tôi đem những khoản đã chi trình 

rõ  ra  đây  và  phát  nguyện  rằng:  “Kính  vâng  lo  liệu  việc  khắc  kinh  lên  đá, 

chẳng dám ơ hờ. Nhân quả phân minh, chí công sẽ được siêu thăng; nếu tư 

túi ắt bị đọa”: 

Khai thác đá hết sáu trăm năm mươi bốn bảng, công khắc kinh lên đá là chín 

trăm bảng, mua ruộng đất hết bốn trăm sáu mươi ba bảng, dựng chùa Di Ðà 

hết bốn trăm bảng. Dựng cầu Di Ðà, tu bổ cầu Tiếp Dẫn, cầu Chu Công, sửa 

đường, đắp nền, các việc linh tinh hết một ngàn một trăm đồng bảng. Ðại sự 

lớn  lao  giống  như  đục  núi  này  may  nhờ  Phật  lực  gia  hộ  nên  đã  viên  mãn. 

Khổ nỗi đạo tràng này không có ai trụ trì, thật là nỗi khổ tâm lớn. May nhờ 

pháp  đệ  là  sư  Thành  Phương  ở  chùa  Hộ  Quốc  khẩn  khoản  khuyên:  “Lão 

huynh  đã  nhiều  năm  khổ  tâm  lo  liệu,  huynh  là  người  nói  được  làm  được; 

đúng  là khuôn  mẫu cho  kẻ  hậu  học”.  Bị  lời  ràng buộc ấy,  tôi  nào dám tiếc 

sức, đành nguyện gánh vác đạo tràng Di Ðà. 

Ðối với những vị đã phát tâm hỗ trợ, Côn tôi xin lễ ba lễ mà bạch: “Tôi cảm 

kích ân đức trợ đạo như thế khôn cùng”, bèn cùng phát thệ nguyện: Nguyện 

sau  khi  được  vãng  sanh,  tôi  làm  pháp  sư,  những  người  khác  làm  tăng  chủ 

đến tận đời vị lai cùng hoằng dương Phật pháp, độ khắp chúng sanh. 

Lại có vị đồng học tên là Tịnh Dân giúp tôi  một trăm quan, tôi nguyện ông 

được  vãng  sanh,  thường  làm  thiện  hữu,  làm  bậc  đại  hộ  pháp;  có  thể  nói  là 

nhân  duyên  ngàn  kiếp  khó  gặp,  vạn  kiếp  khó  tao  phùng.  Tôi  liền  kết  Phật 

thất để  hồi  hướng; trong  lúc kết thất bế  quan,  vào  ngày thứ ba của kỳ  Phật 

thất, tôi chợt hồi tưởng những nỗi gian nguy mình vướng mắc trước kia, bất 

giác thổn thức đến tàn một nén hương, lòng chợt sanh bi hận nên đến ngày 

giải thất tấn quan, lập chí cầu vãng sanh để đáp tạ ân đại chúng. 

Khi đối  trước đại chúng báo  mình đã  hoàn  thành  Phật thất, tôi tạm  nêu  lên 

những căn bịnh của người tu hành pháp niệm Phật, vừa thưa vừa khóc, nhân 

đấy ghép bốn đoạn khai thị chính yếu thành một quyển sách đặt tên là Niệm 

Phật Tứ Ðại Yếu  Quyết. Nay tôi  đem  những  điều  mình đã suy tưởng trong 

khi kết thất chép thành vài câu kệ để tự răn nhắc mình như sau: 



 Tôi soạn sách Tứ Yếu 

 Rốt cuộc là vì đâu?  

 Vì lo khắc Thạch kinh 

 Việc lớn, thân không giỏi 

 Không được bạn hữu giúp 

 Chắc cũng đành buông xuôi 

 Tấm lòng cầu về Tây 

 Biến thành lưu luyến Ðông 

 Hôm nay lo hộ pháp 

 Mai lại nghĩ thí chủ 

 Nếu như nghĩ được khắp 

 Càng thêm khổ mà thôi!  

 Lại tính dựng liêu phòng 

 Lại toan cất điện vũ 

 Muốn độ chúng xuất gia 

 Lại lo tậu ruộng đất 

 Nếu chẳng được toại ý 

 Ðột nhiên vô minh khởi 

 Nếu chẳng mắng công nhân 

 Thì cũng khinh thí chủ 

 Tạo lỗi ác như thế 

 Chư Phật chẳng hoan hỷ 

 Khi ấy, tôi chỉ muốn 

 Làm ác chẳng nể ai 

 Khởi ý nghĩ ấy xong 

 Thốt nhiên tâm hối hận 

 Tính trong thất tháng Tư 

 Bế quan lập quy củ 

 Cho nên lúc xuất quan 

 Dạy chúng lệ như suối 

 May nhờ Phật gia hộ 

 Viết lời báo ân này 

 Lại nghĩ sáu phương Phật 

 Cùng đức Bổn Sư ta 

 Ðều giảng kinh Di Ðà 

 Công phổ độ khôn sánh 

 Một câu A Di Ðà 

 Sáu phương cùng khen, khuyên 

 Nếu vẫn chẳng thâm tín 

 Trọn không kỳ thoát khổ 

 Nghĩ mình được xuất gia 

 Tâm thật sự hoan hỷ 

 Mình vốn dòng địa ngục 

 Chịu khổ đã vô cùng 

 May sao ngày hôm nay 

 Tên đề nơi ao sen 

 Toàn do Phật từ bi 

 Ân cứu giúp khôn tày 

 Nên con khen Tịnh Ðộ 

 Liều chết khen triệt để 

 Khen đến tâm huyết cạn 

 Vẫn muốn khen đôi lời 

 Vừa hoàn thành sách này 

 Cúng dường các bạn lành 

 Kính nguyện người thấy nghe 

 Chớ có nên xem thường 

 Nên phát tâm chí thành 

 Cung kính như lời Phật 

 Mỗi bữa xem một lượt 

 Tâm ắt sẽ hoan hỷ  

 Tâm hoan hỷ niệm Phật 

 Ắt sẽ sanh liên trì 

 Bao nhiêu mối nghi hoặc 

 Từ đây chẳng khởi nữa 

 Phật thuyết bao nhiêu pháp 

 Môn nào cũng hay tuyệt 

 Ta vì nghiệp chướng nặng 

 Chỉ có thể tuân theo 

 Chớ đừng nên khinh báng 

 Mà nên tự thẹn hổ 

 Mười phương các học nhân 

 Xin tự gạn lòng nghĩ 

 Nếu mình nghiệp chướng nặng 

 Chớ đừng tham huyền lý 

 Hãy gấp tin lời tôi 

 Theo tôi lập quy củ 

 Hằng ngày niệm Di Ðà 

 Từ vạn câu trở lên 

 Mỗi ngày pháp Thập Niệm 

 Phải tận lực hành trì 

 Nếu chịu tin lời tôi 

 Thì là thiện lữ vậy 

 Nếu tôi sanh Tây phương 

 Quyết định chẳng quên bạn 

 Còn nếu chẳng tin tôi 

 Tôi cũng vẫn nhớ đến 

 Ðợi tôi vào Sa Bà 

 Quyết định đến tìm bạn 

 Chẳng bằng mau tin tôi 

 Mau kết bạn Tịnh nghiệp 

 Mọi người cùng sanh về 

 Cả một đoàn hoan hỷ 

 Mười phương các thượng sĩ 

 Thấy tôi nói như vậy 

 Chớ quở là lời ma 

 Phải tin là Phật nghĩa 

 Tôi từng lập thệ nguyện 

 Chẳng tham danh lợi hão 

 Lẽ nào lại vọng ngôn?  

 Tự kéo lưỡi trải đất 

 Thật vì người khác khổ 

 Cho nên lập chí khí 

 Chọn lọc các lời lẽ 

 Ðể lưu truyền khắp nơi 

 Khổ sở khuyên chúng sanh 

 Cùng sớm sanh Tây Phương 

 Bởi vì các chúng sanh 

 Không ai chẳng huynh đệ 



Kinh  Phạm  Võng  dạy: “Hết thảy chúng sanh đều có  Phật tánh” . Phật tánh 

chính  là tâm  linh giác  linh tri của chúng sanh,  mà cũng chính  là  nhất  niệm 

của  mỗi  người,  là  cái  tâm  niệm  Phật.  Nếu  tâm  không  niệm  Phật  thì  chẳng 

gọi là Phật tánh, nhưng có thể gọi là “dị tánh”. Chẳng hạn như niệm thiên thì 

gọi là thiên tánh, niệm nhân thì gọi là nhân tánh, niệm tiền của thì gọi là tài 

tánh,  niệm  sắc  thì  gọi  là  sắc  tánh.  Cho  đến  niệm  các  thứ ác  cảnh  thì  gọi  là 

các thứ ác tánh, ắt phải đọa trong các thứ địa ngục, thọ thân trong các đường 

khổ.  Vì  thế  mới  gọi  là  “dị  tánh”!  Do  đó  mới  bảo  là  tâm  niệm  Phật  thì  mới 

gọi  là  Phật  tánh,  mới  được  vãng  sanh  Tây  phương,  mới  cùng  hưởng  an 

lạc.  “Nên quán pháp giới tánh, hết thảy do tâm tạo”  là nghĩa như vậy đó. 

Kinh  Viên  Giác  dạy: “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  chứng  Viên  Giác” .  Viên 

Giác chính là quả của chúng sanh cùng thoát khỏi sanh tử mà cũng chính là 

cái quả ai nấy đều được thấy đức A Di Ðà. Hai kinh cùng dạy một lý, trước 

sau chẳng  ngoài  ý  nghĩa  huynh  đệ; các kinh  gọi  là “pháp bình đẳng, chẳng 

có cao thấp”. Bởi thế, tôi mới viết lời kệ như sau: 



 Khổ sở khuyên chúng sanh 

 Cùng sớm sanh Tây Phương 

 Bởi vì các chúng sanh 

 Không ai chẳng huynh đệ 



“Huynh  đệ”  ở  đây  là  huynh  đệ  cùng  chứng  giải  thoát,  mà  cũng  nghĩa  là 

huynh  đệ  cùng  chịu  đựng  nỗi  khổ  luân  hồi.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là 

huynh  đệ. Mình thọ khổ  người cũng thọ khổ. Mình cầu an  lạc thì cũng  nên 

khiến  cho  người  khác  cầu  an  lạc;  có  vậy  thì  mới  chẳng  phụ  bạc  đại  thệ 

nguyện mong mỏi chúng sanh cùng được vãng sanh của đức Từ Phụ Di Ðà! 

Nếu  chẳng  nghĩ  đến  huynh  đệ  thì  chỉ  riêng  mình  được  giải  thoát,  dẫu  có 

được vãng sanh cũng chẳng qua là hạ phẩm mà thôi, khi báo thân này tận thì 

làm  sao  đạt  lên  thượng  phẩm  nổi?  Làm  sao  phơi  bày  được  bổn  hoài  mong 

hết thảy đều vãng sanh của đức Di Ðà nổi? 

Lời  thề:  “Mười  phương  chúng  sanh  chí  tâm  tin  ưa  muốn  sanh  về  nước  ta, 

 dẫu chỉ mười  niệm mà nếu chẳng vãng sanh thì chẳng giữ lấy  ngôi Chánh 

 Giác”  chính là đại thệ nguyện. Do lời nguyện này, cả sáu phương Phật cùng 

khen; do lời nguyện này mà ngũ trược đều được phổ độ, thật đáng xưng tụng 

là pháp môn cực thâm cực đại vậy! Do vậy, trước chùa Di Ðà, tôi đã đề mấy 

chữ “Phổ Vọng Ðồng Quy” trên bản Thạch Kinh. Cần phải biết rằng: Chúng 

sanh  đời  mạt  chướng  nặng  nề  đến  cùng  cực,  nếu  chẳng  nhờ  vào  pháp  môn 

cực thâm cực đại này thì chẳng thể nào cứu độ nổi. 

Bởi  vậy,  trong  tác  phẩm  Thập  Yếu  Hoặc  Vấn,  Kiên  Mật  đại  sư  đã 

viết:  “Tịnh nghiệp là hạnh chẳng thể thiếu”,  nghĩa là người dù có học Phật 

nhiều đến đâu đi nữa cũng phải nên hành. Do lời nói ấy, Côn tôi thâm nhập 

được Di Ðà nguyện hải, tử tâm trì danh (ý nói: chuyên tâm trì danh, không 

còn tham đắm gì khác như tấm lòng đã chết); cảm kích ân đức: dẫu đến cùng 

tột đời vị lai phổ độ chúng sanh cũng chẳng báo hết nổi ân đức ấy. Bởi vậy, 

trong viện Di Ðà của chùa Hộ Quốc tôi đã đốt bốn mươi tám lọn hương trên 

cánh tay để cúng dường A Di Ðà Phật và nguyện vương “thập niệm” để đáp 

tạ công ân chỉ giáo của đại sư Kiên Mật. Nguyện nhờ vào lực dụng của pháp 

môn này tôi sẽ quyết định được sanh về thế giới Cực Lạc; sớm trở về Sa Bà 

để phổ độ chúng sanh hòng báo pháp ân. Nguyện đức A Di Ðà Phật và đại 

sư Kiên Mật cùng  rủ  lòng  nhiếp thọ. Tôi  lại  muốn trùng tuyên  những điểm 

trọng yếu trong pháp Niệm Phật nên lại viết kệ như sau: 



 Hết thảy chúng sanh là huynh đệ 

 Từ phụ Di Ðà luôn nhớ mong 

 Chỉ nên đồng tâm niệm Phật hiệu 

 Ngay trong đời này sẽ được về 

 Dùng tâm niệm Phật, Phật an ủi 

 Quyết sẽ cùng tôi sớm quay về 

 Một phen gặp mặt Phật Di Ðà 

 Tự tánh đốn khai phóng quang huy 

 Dùng tự tánh mình niệm Phật ấy 

 Ắt sớm được gần tử kim thân 

 Ôm hoa cúng dường mười phương Phật 

 Tâm của chính mình rạng rỡ bày 

 Chớ nghĩ tham thiền là kỳ đặc 

 Chỉ cốt tâm mình niệm Phật kia 

 Chỉ nhờ hạnh ấy để sanh về 

 Vô biên diệu dụng nhất thời đắc 

 Chỉ dùng tự tâm niệm Phật ấy 

 Mười phương chư Phật đều hoan hỷ 

 Phật Phật xả mạng số vô cùng 

 Chỉ cốt để ta hiểu lý đấy 

 Chỉ lấy tự tâm niệm đức Phật 

 Kỵ nhất trên đầu chồng thêm đầu 

 Một chữ “ai” kia vừa mới chớm 

 Sáu phương chư Phật thảy ưu sầu!  



---o0o--- 

Luận về các pháp môn 



Ðức  Bổn  Sư  Thích  Ca  nói  ra  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh,  hết  thảy  pháp 

môn không pháp nào là chẳng nhằm để khai hiển cái tâm vốn sẵn có của hết 

thảy chúng sanh. Hết thảy pháp môn đều là để hiển tâm. 

Pháp môn Niệm Phật dùng Phật để hiển tâm, dùng nguyện lực từ bi của đức 

Phật  để  nhiếp  thủ,  há  chẳng  phải  là  rất  dễ  dàng  đó  ư?  Tông  môn  (Thiền) 

dùng sức tham cứu của chính mình để hiển tâm, thật là rất khó! 

Dù cho  là  nhờ  tự  lực  hiển được tâm  rồi  nhưng  vì  tập khí ác từ vô thỉ chưa 

đoạn  trừ  nên  khó  giữ  khỏi  bị  thối  thất,  chẳng  thể  sánh  bằng  nổi  pháp  môn 

nhờ  Phật  hiển  tâm,  quyết  định  mang  nghiệp  vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới, 

sanh trọn vẹn trong bốn cõi Tịnh Ðộ, đạt thẳng đến địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, 

vĩnh viễn chẳng bị thối chuyển. 

Hết thảy pháp môn không môn nào là chẳng nhằm để hiển tâm: Tham Thiền 

cốt  để  vọng  tưởng  đừng  khởi,  cầu  khai  ngộ  để  hiển  tâm;  học  Giáo  để  hiểu 

rành từng địa  vị [tu chứng], cầu  viên chứng để  hiển tâm; trì  Luật để chẳng 

phạm  các  giới,  cầu  thanh  tịnh  để  hiển  tâm;  tụng  chú  cốt  để  tiêu  trừ  tội 

nghiệp, cầu cảm ứng để hiển tâm; niệm Phật thì cốt niệm niệm tiếp nối, cầu 

được vãng sanh để hiển tâm. Cho đến tất cả các pháp môn cũng đều như thế, 

pháp nào cũng thuận theo cơ nghi, khó lòng phán định nổi! 

Phật giảng ra các pháp bình đẳng không cao, thấp; nhưng vì căn tánh chúng 

sanh  bất  đồng  nên  mới  có  thị  phi,  ai  nấy  khăng  khăng  cho  đường  lối  của 

mình là trọng yếu. Nói chung, không pháp nào là chẳng vì liễu sanh thoát tử. 

Ðời mạt pháp tu hành, mọi người ưa tranh chấp là vì tâm mê vậy. Chấp đúng 

sai là còn mê trong sanh tử. Nếu biết hết thảy pháp  môn không pháp nào là 

chẳng chú tâm vào sanh tử thì có ai mà chẳng hòa hợp và hoan hỷ đâu? 

Nếu  căn  cứ theo  kinh  điển  Tịnh  Ðộ  và  lời  dạy  của  tổ  sư  các  đời  thì: trong 

thời xưa, đối với hết thảy pháp môn đã nói đó thì chẳng cần phải thay đổi gì, 

chỉ  thêm  vào  đó  cách  thiện  xảo  hồi  hướng  thì  đều  sẽ  được  vãng  sanh;  còn 

trong hiện tại, chỉ có thể coi những pháp tu đó là trợ hạnh, cần phải chuyên 

tu  Tịnh  nghiệp  thì  mới  được  vãng  sanh  vì  đây  là  lúc  kiếp  trược  lừng  lẫy, 

chúng sanh chướng nặng! 

Sáu  phương  chư  Phật  cùng  khuyên  niệm  Phật  và  hộ  niệm  người  trì  kinh. 

Người niệm Phật đều phải nương nhờ sức hộ niệm ấy. Cũng vì thế, kinh Ðại 

Tập  dạy:  “Ðời  Mạt  Pháp ức  ức  người  tu  hành,  nhưng  hiếm  có  ai  đắc  đạo. 

 Chỉ có ai nương vào pháp Niệm Phật thì đều được độ thoát”.  

Pháp sư Tỉnh Am bảo: 

“Vãng thánh tiền hiền không ai là chẳng quy hướng; thiên kinh vạn luận, bộ 

 nào cũng dẫn khởi về. Ðời mạt tu hành, không chi hơn được pháp này. Thập 

 phương chư Phật không vị nào là chẳng khenngợi A Di Ðà Phật; khuyên hết 

 thảy  chúng  sanh  đều  nên  tin  nhận.  Không  có  kinh  Ðại  Thừa  nào  là  chẳng 

 khen ngợi A Di Ðà Phật; khuyên hết thảy chúng sanh đều phải nên tin nhận. 

 Ấy đều là vì hết thảy chúng sanh ai  nấy đều có tâm tánh vi diệu chẳng  thể 

 nghĩ  bàn,  nhưng  phải  nhờ  vào  đại  từ,  đại  bi,  đại  nguyện  lực  của  đức  A Di 

 Ðà  Phật  thì  tâm  ấy  mới  có  thể  nhất  thời  hiển  hiện  nổi; há  có  phải  chỉ  cậy 

 vào chút sức tham cứu nhỏ nhoi mà hòng hiển lộ được tâm ấy hay sao?”  

Tham cứu mà còn khó lòng hiển hiện được bổn tâm thì chẳng cần phải bàn 

đến các cách tu hành khác nữa. Kệ trùng tuyên như sau: 



 Chê Thiền khen Tịnh nhiệm khôn lường 

 Phơi bày trọn vẹn tự tâm vương 

 Dùng Phật hiển tâm sao mà dễ 

 Tham cứu hiển tâm thật khó đương!  

 Hết thảy pháp môn mầu nhiệm khác 

 Dẫu cũng hiển tâm nhưng quá phiền 

 Sáu phương chư Phật đều vì đấy 

 Miệng vàng cực lực ngợi Tây phương!  



Xét  nghĩa chữ Tông  môn thì  Tông  là tâm. Khuyên  người chuyên tâm  niệm 

Phật để tâm được vãng sanh Tây phương thì chẳng phải là cực lực khen ngợi 

Tông  môn  đó  sao?  Nếu  dạy  người  chuyên  tâm  cầu  danh  lợi,  khiến  cho  cái 

tâm bị đọa lạc tam đồ thì đấy mới là phá hoại Tông môn đến cùng cực! Thế 

mà  có  kẻ  nói  ngược  ngạo:  “Khuyên  chuyên  niệm  Phật  chính  là  phá  Tông 

môn” thì thật đáng buồn lắm thay! 

Xét đến Luật Tông, Luật chính là ngăn dứt sự ác. Khuyên người niệm danh 

hiệu  Phật  tinh  tấn  bất  thối  thì  chẳng  phải  là  dứt  sự  ác,  nhiệt  liệt  khen  ngợi 

Luật Tông hay sao? Nếu dạy chuyên niệm ngũ dục, phóng dật chẳng thôi thì 

đấy mới đúng là làm ác, là phá hoại Luật Tông đến cùng cực. Cớ sao lại có 

kẻ dám  nói  ngược là khuyên  người  niệm  Phật chính  là phá  Luật Tông, thật 

đáng buồn lắm thay! 

Khuyên người chuyên tu hòng dễ vãng sanh thì rõ ràng là tuân lời Phật dạy, 

há chẳng phải là khen ngợi kinh giáo đến cùng cực hay sao? Nếu dạy người 

tạp học khiến khó được  vãng sanh thì  rõ ràng  là đã trái  nghịch  Tịnh Ðộ thì 

đấy mới đúng là hủy giáo! Vì thế, ngài Thiện Ðạo bảo:  “Tạp tu thì khó được 

 vãng sanh là vì tạp duyên loạn động khiến mất chánh niệm, vì chẳng tương 

 ứng với bổn nguyện của Phật, vì trái nghịch với giáo pháp, vì chẳng tuân lời 

 Phật” , chẳng hiểu sao có kẻ lại ngược ngạo bảo khuyên người chuyên tu là 

hủy giáo, há chẳng đáng buồn lắm thay! Lại xin nói kệ trùng tuyên như sau: 



 Nguyện để các môn trội 

 Tịnh Ðộ đành chịu lép 

 Chỉ cần liễu sanh tử 

 Tâm tôi đã mừng thích 

 Vì sao được như thế?  

 Vốn sẵn chẳng trở ngại 

 Môn nào cũng hiển tâm 

 Ðều quy Phật pháp giới 

 Nếu như chẳng đủ sức 

 Hoặc là tội nghiệp nhiều 

 Chẳng tu các môn nổi 

 Thì gấp niệm Di Ðà 

 Nếu hiềm không kỳ đặc 

 Ắt sụp hang ác ma 

 Bịnh, chết chẳng hưởng lạc 

 Phật cũng đành chịu thua 



---o0o--- 

Niệm Phật hoài cảm 



Từ năm Hàm Phong thứ mười trở đi, Côn tôi gặp phải cơn binh đao lớn, hận 

mình  học  nhiều  nhưng  chẳng  thành  tựu  được  gì,  khó  chịu  đựng  nổi  nghịch 

cảnh. Dẫu có giải ngộ được đôi chút, nhưng đó vẫn chỉ là kiến giải phát sanh 

từ Ngã Kiến. Nếu tôi chẳng sanh  lòng thẹn  hổ  lớn  lao, gột rửa  lỗi trước thì 

làm  sao  trong  đời  này  thoát  khổ  được  nổi?  Nhân  đấy,  tôi  sanh  tâm  khẩn 

thiết,  tận  lực  học  đòi  pháp  môn  Chuyên  Tu  của  hòa  thượng  Thiện  Ðạo, 

muốn  trong  đời  này  sẽ  quyết  định  vãng  sanh.  Mỗi  lần  thấy  kẻ  học  thức 

chẳng  biết  danh  hiệu  A  Di  Ðà  có  đầy  đủ  hết  thảy  diệu  đức  bèn  nói  ngạo 

ngược  Tịnh  Ðộ  là  pháp  môn  chấp  trước,  phá  phế  các  tông  khác,  tôi  chẳng 

thể  nén  nổi  nỗi  buồn!  Ðấy  chẳng  qua  chỉ  là  những  kẻ  bất  tiếu,  chướng  sâu 

học cạn nên chẳng thể ngợi khen Phật đức nổi. 

Bởi thế, đối  với  mỗi đức tánh của pháp Niệm Phật, tôi soạn thành từng  bài 

tụng rõ ràng ngõ hầu người đời sau biết cách thâu thập những điểm thâm yếu 

của nhiều môn để tạo thành tâm chí chuyên nhất, khẩn thiết, hoàn thành việc 

cầu sanh  Tịnh Ðộ  ngay trong  một đời. Ðây chẳng  những  là tấm  lòng  mong 

cho  hành  nhân không còn  ý  niệm chống phá, phế bỏ  nữa  mà thật sự còn  là 

tấm lòng cảm kích thâm ân bất tận, lòng tin vào các môn đến mức cùng cực 

vậy.  Giữa  mùa  Hạ  năm  Quang  Tự  thứ  tám,  học  nhân  Luyến  Tây  Cổ  Côn 

kính  đốt  bốn  mươi  tám  lọn  hương  trên  cánh  tay  để  cúng  dường  Phật  A  Di 

Ðà, rập đầu kính tụng như sau: 



Tưởng nhớ các vị tổ sư của Tông Môn 



Tông môn tổ sư, 

Thiết tha truyền dạy: 

“Linh linh bất muội, 

Liễu liễu thường tri” 

Con do ngu si 

Chẳng nhận lãnh nổi 

Vì thế phát tâm 

Trì danh đến chết 



Hoài cảm Quốc Thanh thiền đường 



Con trụ thiền đường 

Cảm ân thậm thâm 

Tuy chưa đại ngộ 

Muốn chứng chơn tâm 

Phổ khuyến niệm Phật 

Thật vì việc ấy 

Cứu cánh thế nào? 

Một câu Di Ðà 



(Nếu  có  kẻ  hỏi:  Chơn  tâm  vốn  sẵn  có,  làm  sao  lại  bảo  là  “đắc”?  Ðáp:  Há 

chẳng nghe ngài A Nan nói: “Chẳng trải qua a tăng kỳ kiếp để chứng Pháp 

 Thân”  (bất  lịch  tăng  kỳ  hoạch  pháp  thân),  “hoạch”  chính  là  “đắc”!  Pháp 

Thân  chính  là  chơn  tâm.  Tổ  Triệt  Ngộ  nói:  “Ðúng  là  do  nhơn  mà  đắc; 

 nhưng  đối  với  quả  sẽ  chứng  sau  này  thì  có  thể  định  kỳ  hạn  được” .  Chơn 

nhân chẳng phải  là chơn tâm  hay sao?  Huống  hồ kinh Ðại  Bi còn dạy  phát 

nguyện  như sau:  “Nguyện con sớm được mắt trí huệ” . Mắt trí  huệ chính  là 

chơn tâm. Như vậy, chịu niệm Phật là đạt được chơn tâm, là đắc trí huệ) 



Nghĩ đến kinh Lăng Nghiêm 



Lúc làm sa di 

Ðọc kinh Lăng Nghiêm 

Tới chỗ gõ chuông 2 

Ðã biết tâm nguyên 

Nhân đấy cầu giới 

Lãnh thọ mà hành 

Mau báo ân này 

Chỉ có trì danh. 



Nghĩ về kinh Viên Giác 



Lớn thay Viên Giác 

Càng đọc càng ngấm 

Pháp trạch đượm nhuần 

Mừng lộ ra mặt 

Cực lực trì danh 

Bắt nguồn từ đấy 

Muốn mau báo đáp 

Mới học si ngốc 



Nghĩ về kinh Hoa Nghiêm 



Tôi đọc Hoa Nghiêm 

Tự hiềm quá rộng 

Muốn được ở trong 

Pháp môn đơn giản 

Ðốn khai Bảo Tạng 

Hợp khắp quần cơ 

Bổn thể bất động 

Ân ấy khó báo 

Nên tụng Di Ðà 



Hoài cảm pháp sư Khuê Phong 



Tôi đọc bộ sách 

Viên Giác Lược Sớ 

Của ngài Khuê Phong 

Cảm ân chẳng nhỏ 

Thọ dụng vô số  

Nhờ đọc Thiền Nguyên 

Biết “tri” là thể 

Ðể báo ân ấy 

Trì danh chẳng ngơi 



Nghĩ đến tông chỉ của tông Thiên Thai 



Tôi lãnh hội được 

Tông chỉ ThiênThai 

Ân như cứu mạng 

Mới biết nhất niệm 

Gồm trọn tam thiên 

Nhất lý bình đẳng 

Thiện, ác như nhau 

Vì thế trì danh 

Tâm bền đến chết 



Hoài cảm kinh Phạm Võng Giới 



Phạm Võng Giới kinh 

Công đức khôn sánh 

Tôi vừa thọ trì 

Liền được lợi ích 

Nên biết phá giới 

Ắt mất thân người 

Tuy chuyên trì danh 

Lý vốn vẫn một 



Nghĩ về Ðại Bi thần chú 



Thần chú Ðại Bi 

Công đức khó lường 

Tôi vừa tụng trì 

Ðã gội ân đức 

Vì thế phát tâm 

Hành pháp triệt để 

Phật hiệu khôn lường 

Tương hợp khít khao 



Nghĩ về các vị thánh tổ sư Tịnh tông 



Tịnh Ðộ tổ sư 

Bi tâm tha thiết 

Khuyên con trì danh 

Mổ tim vẩy máu 3 

Mới chịu chuyên tu 

Chẳng tạp hết thảy 

Ngay trong đời này 

Tu hành viên mãn 

Toàn nhờ đức này 

  

Nghĩ về người đại lực lượng 

(Chữ “người đại lực lượng” chỉ người có khả năng giáo hóa rộng lớn) 



Người đại lực lượng  

Năm tông đề cao 

Gặp căn cơ nào 

Sẽ nói pháp ấy 

Như thuốc trị bịnh 

Trăm bịnh lành trăm 

Tôi thẹn chướng sâu 

Ðành riêng tự dụng 



Nghĩ về việc phá phạm hai giới 



Tôi phạm hai giới 

Thẹn hổ khôn cùng 

Một: trộm kinh thư 

Hai: tổn sanh mạng 

Chỉ sợ lâm chung 

Ác báo khó ngăn 

Nhân đấy niệm Phật 

Chẳng dám trọng lý 



Nghĩ mình cô phụ mọi người 



Tôi thẹn đời này 

Phụ người chẳng ít 

Chẳng sanh Tây Phương 

Ắt khó sạch oán 

Bởi vậy lập thệ 

Dũng mãnh trì danh 

Nguyện sớm vãng sanh 

Chóng độ người khác 



Hoài cảm ân đức cha mẹ 



Cha mẹ sanh con 

Ân đức khôn tày 

Lẽ nên hiếu dưỡng 

Ðến chết mới thôi 

Trốn đi xuất gia 

Sống chết chẳng quản 

Chẳng sanh Tây Phương 

Diêm Vương ắt giận 



Hoài cảm ân sư thế độ 



Khi con xuất gia 

Áo cơm chẳng đủ 

Nợ nần chẳng ít  

Oán kết vô số 

Ðược thầy xuống tóc 

Bỗng nhiên đại phú 

Quyết báo ân này 

Phải tu Tịnh Ðộ 



Hoài cảm quốc vương hộ pháp 



Tam Bảo trụ thế 

Toàn nhờ quốc vương 

Mới được tự do 

Vòi vọi bệ vệ 

Ân đức như thế 

Thật sự khó lường 

Nếu chẳng niệm Phật 

Tội lỗi phi thường 



Nghĩ đến ân thí chủ cúng dường 



Tôi thẹn tu hành 

Chẳng lo nổi thân 

May nhờ thí chủ 

Hết sức hỗ trợ 

Dù cơm hay áo 

Không chi chẳng tặng 

Chẳng sanh Tây phương 

Ắt sẽ khó báo 



Nghĩ đến sư huynh đã đề bạt mình 



Sư huynh Kính Phong 

Là thiện tri thức 

Dạy tụng Viên Giác 

Và dạy quy Thích 

Và chỉ tham học 

Ân đều bậc nhất 

Phải thấy Di Ðà 

Mới báo đáp nổi 



Nghĩ đến các đồng học đã giúp đỡ mình 



Tôi niệm Di Ðà 

Nhờ các đồng học 

Lời tôi nói ra 

Coi như diệu dược 

Thường có bốn sự 

Ai cũng sẵn lòng 

Thay mặt làm cho 

Ân sâu như thế 

Làm sao dám quên? 



Nghĩ đến thiên thần hộ pháp 



Thiện ác báo ứng 

Thiên thần chép ghi 

Phật pháp xuất hiện 

Thiên thần thường hộ 

Nên tôi ngày nay 

An nhiên như ý 

Chẳng sanh Tây Phương 

Thật chẳng dám trụ 



Nghĩ đến quan viên hộ pháp 



Quốc vương hộ pháp 

Nhờ các quan viên 

Ra tay hỗ trợ  

Trừ khử tà thiên 

Khiến các tự viện 

Ðều được an nhiên 

Phải tu Tịnh nghiệp 

Mới báo ân này 



---o0o--- 

Ðốt hương trên cánh tay để khen ngợi khuyên quy hướng Tịnh Tông 



Lại  dùng  bốn  mươi  tám  lọn  hương  đốt  cánh  tay  cúng  dường  hết  thảy  các 

chúng  sanh.  Chỉ  nguyện  chúng  sanh  đều  hoan  hỷ  nghe  tôi  lược  nói  lời  tối 

trọng yếu: Ai nấy đều có tâm Ðại Giác, cớ sao đời đời bị sự ác lôi kéo, khác 

nào  một viên như ý châu bị ném vào trong bùn nhơ vô số năm. Vì thế, đức 

Thích Ca phát đại thệ nguyện: thường ở trong cõi Sa Bà hóa độ chúng sanh. 

Ngài dạy Tông, giảng Giáo và nói Luật. Không có câu nào là chẳng nói đến 

cái tâm  này. Ngài còn  nói  ra danh  hiệu Phật Vô  Lượng Quang  Thọ để  trực 

hiển  cái  tâm  này.  Danh  hiệu  ấy  có  công  dụng  không  chi  sánh  bằng;  mười 

phương  chư  Phật  đều  cùng  khen  ngợi,  khuyên  lơn  ai  nấy  đều  phải  nên  tin 

nhận, đừng ngờ vực. 

Cần phải biết nay là lúc ngũ trược mạnh mẽ đến cùng cực, tâm chúng sanh 

hừng hực tạo ác; thậm chí đối với chuyện phát tâm tu hành cũng có lắm nỗi 

thị phi bừng bừng! Thương thay, lúc này làm thân con người sao mà thật thê 

thảm, thật cực khổ quá. Nếu chẳng có một câu A Di Ðà Phật thì nhất định sẽ 

chẳng thể thoát khỏi vực khổ nổi! 

Sách  Di  Ðà  Yếu  Giải  giảng  về  năm  thứ  trược  này  bằng  những  lời  máu  lệ 

chứa chan. Kính xin những học nhân trong tông ta nên đọc kỹ những lời ấy 

để tự răn nhắc mình. 

Sách Di Ðà Yếu Giải viết:  “Chúng ta ở trong đời Kiếp Trược quyết định bị 

 hạn chế bởi thời  gian, bị khổ sở bức bách. Nếu không có pháp tu  để mang 

 theo  nghiệp  vượt  ngang  [ra  khỏi  tam  giới]  thì  ắt  sẽ  chẳng  thể  giải  thoát 

 được.  

 Ở trong đời Kiến Trược thì quyết định bị tà trí trói buộc, nếu chẳng nhờ vào 

 hạnh phương tiện thì ắt sẽ chẳng thể giải thoát nổi.  

 Ở  trong  đời  Phiền  Não  Trược  thì  quyết  định  bị  tham  dục  vây  hãm,  bị  ác 

 nghiệp cắn rứt; nếu chẳng có pháp tu khiến cho tâm phàm biến ngay thành 

 tâm Phật thì ắt sẽ chẳng thể giải thoát được.  

 Ở trong Chúng Sanh Trược thì quyết định sẽ vùi lấp trong xú uế chứ chẳng 

 thể  giác  ngộ  rỗng  suốt  được,  cam  đành  liệt  nhược  chẳng  thể  bay  bổng  lên 

 nổi; nếu chẳng có pháp tu hân yểm (ưa Cực  Lạc, chán  Sa Bà)  này thì ắt sẽ 

 chẳng thể giải thoát nổi.  

 Ở  trong đời Mạng Trược thì quyết định bị vô thường nuốt mất, [giống như] 

 lửa xẹt ra từ đá, như ánh sáng của tia chớp, trở tay không kịp; nếu chẳng có 

 pháp  tu  chẳng  phí  thời  kiếp,  chẳng  cần  phải  siêng  khổ  thì  ắt  sẽ  chẳng  thể 

 giải thoát nổi.  

 Lại nữa, chỉ nên dùng lòng tín nguyện này để trang nghiêm một câu A Di Ðà 

 Phật hòng chuyển Kiếp Trược thành hải hội thanh tịnh, chuyển Kiến Trược 

 thành  Vô  Lượng  Quang,  chuyển  Phiền  Não  Trược  thành  Thường  Tịch 

 Quang,  chuyển  Chúng  Sanh  Trược  thành  liên  hoa  hóa  sanh,  chuyển  Mạng 

 Trược thành Vô Lượng Thọ.  

 Vì thế, một câu A Di Ðà Phật chính là pháp Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh 

 Giác mà đức Bổn Sư Thích Ca đã chứng được ngay trong đời ác ngũ trược 

 này.  Nay  ngài  đem  toàn  thể  Quả  Giác  ấy  trao  cho  chúng  sanh  trong  đời 

 trược ác. Ðấy là cảnh giới sở hành của chư Phật, chỉ có Phật với Phật mới 

 biết  trọn  vẹn  nổi,  chứ  chẳng  phải  là  do  tự  lực  mà  cửu  giới  có  thể  tin  hiểu 

 được nổi!”  

Nếu chẳng thể biết sâu xa rằng Tịnh Ðộ là một pháp rất khó thì sẽ cho rằng 

có  riêng  một  pháp  nào  khác  để  xuất  ly  ngũ  trược,  rồi  cứ  hý  luận  om  sòm 

trong căn nhà lửa cháy hừng hực. Nếu hiểu được rằng Tịnh Ðộ là một pháp 

rất khó thì mới chịu dẹp yên cái tâm đèo bồng, trân quý một hạnh này. Bởi 

vậy, đức Bổn Sư mới hết lời bảo pháp này rất khó; cốt ý là khiến cho bọn ta 

được hiểu rõ. 



Niệm Phật Tứ Ðại Yếu Quyết hết 

---o0o--- 

Phụ Lục 1 - Lời tựa bản văn Tịnh Ðộ Chuyên Tu Giải Báng 



Úc Sinh tôi căn độn thức thô, chớm thông kinh giáo, chỉ tin sâu xa vào một 

môn Tịnh Ðộ. Tôi nhận được cuốn sách tán dương ý chỉ chuyên tu của Ngọc 

công  (tiếng  kính  xưng  pháp  sư  Luyến  Tây  Ngọc  Phong),  được  thầy  rộng 

lòng ban cho cuốn sách này thì thật là cơ duyên hội hợp, đâu dám im lặng! 

Trong trăm ngàn vạn người trong thiên hạ, có nhiều vị là hạng trung trí; còn 

hạng thuần trí hay thuần ngu rất ít. Bậc trí thông suốt trên dưới, tâm quy về 

Nhất Thừa, chẳng phải chỗ tịnh thì chẳng trụ. Hạng người ấy gọi là bậc lợi 

căn. Người ngu giữ lấy những điều thô phác, chẳng buồn cao luận, chấp trì 

danh hiệu, lâu ngày được an lạc; hạng này gọi là kẻ độn căn. Hạng trung trí 

là những người tự phụ tài chí, bỏ cái dễ chọn cái khó để tu hành. Về mặt tình 

thức thì bộp chộp, về mặt cảnh giới thì hiểu biết qua loa, bàn đến Tông Môn 

thì  lời  lẽ  rất  sâu  sắc  nhưng  thực  chất  rỗng  tuếch,  chẳng  lãnh  ngộ  được  gì, 

biến thành kẻ  hùa theo. Ðối  với pháp  môn Tịnh Ðộ thì cật  lực chặt bửa sát 

đất. Thật là giống như coi việc chất đá xây thành lũy là dễ dàng như đãi cát, 

khác nào đối với việc phải lần theo từng bậc trèo núi lại nghĩ là mình có thể 

bay lên tuyệt tích, chẳng ngờ thân nặng như tạ, diệt vong mấy khi! Khe hang 

cách trở, hụt một bước chân là sa sảy ngàn dặm. 

Cũng  giống  như  vậy,  xét  về  tình  thức,  kẻ  ấy  đã  vướng  trong  lưới  trần,  suy 

lường  cảnh  giới  một  cách  hời  hợt  nên  càng  đánh  mất  chơn  thường,  ở  mãi 

trong đêm dài dằng dặc đợi sáng đến khi nào! [Vì thế], thầy tôi đã phát phẫn 

than dài, ứa lệ khuyên răn. Úc tôi do đã phát giác căn bịnh si dại ấy nên thưa 

cùng mọi người: Hãy nên đọc sách này để thúc liễm tài chí mình, bỏ đi cái 

tình  thức,  chuyên  nhất  cảnh  giới.  Nếu  chẳng  thâm  nhập  tánh  hải  thì  chẳng 

thể quy  hướng, tin tưởng  nổi  Tịnh  Tông.  Nếu chẳng chấp  trì  hồng danh thì 

chẳng thể đạt thẳng  ngay  lên  bất thối. Chỉ khi cõi  lòng  nguội  lạnh, bình  ổn 

thì mới có thể tu trì già dặn, chắc thật. 

Thầy tôi vãng sanh nhưng còn lưu lại yếu chỉ vi diệu. Nếu như chán nổi uế 

độ  thì  cõi  tịnh  mới  dễ  sanh.  Nhờ  nguyện  lực  từ  bi  lớn  lao,  nhờ  pháp  môn 

phương  tiện  nhiệm  mầu,  một  lòng  chuyên  tu  thì  sẽ  tự  được  thâm  ngộ.  Lời 

thầy đã dạy trọn vẹn hết cả, Úc tôi nào dám bàn xằng! 

Mùa Ðông năm Quý Mùi niên hiệu Quang Tự, Nguyên Hòa Ngô Úc Sinh đề 

tựa 



---o0o--- 

Chuyên Tu Pháp Môn Giải Báng 

(Giải trừ những lời phỉ báng đối với pháp môn Chuyên Tu) 

Luyến Tây học nhân Ngọc Phong Cổ Côn soạn  

Vào mỗi nửa tháng, người đã thọ giới Bồ Tát nhất định phải tụng bốn mươi 

tám  giới  dạy  trong  kinh  Phạm  Võng.  Nếu  là  kẻ  ít  chữ nghĩa,  chẳng  đủ  sức 

tụng hết thì cần phải tụng đủ mười giới trọng. Huống hồ chính đức Phật đã 

dạy các Phật tử rằng:  “Có mười ba la đề mộc xoa 4  nếu người đã thọ Bồ Tát 

 giới chẳng tụng những giới ấy thì chẳng phải là Bồ Tát” . Chẳng phải là Bồ 

Tát thì chẳng phải là giòng dõi nhà Phật. 

Người  đời  Mạt  Pháp  đấu  tranh  kiên  cố,  vì  chẳng  biết  đến  tội  vạ  của  mười 

giới trọng nên đâm ra báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, thậm chí gièm báng 

pháp môn Chuyên Tu của Hòa Thượng Thiện Ðạo là “chấp chặt một môn”! 

Họ chỉ có một mắt nên mới báng pháp môn Chuyên Tu, ắt sẽ làm hại đến vô 

lượng vô biên người chướng nặng khác, khiến người độn căn chẳng lìa khổ 

nổi; đành cô phụ đức Phật ta là bậc đã ở trong đời ác ngũ trược đúng vào lúc 

khó  giáo  hóa  nhất  mà dạy  ra pháp  môn “chí  viên chí đốn,  lìa khổ dễ  dàng, 

khó  tin  nhất”  này,  thật  chẳng  đáng  buồn  lắm  thay!  Vì  thế,  khuyên  kẻ  mới 

phát  tâm  trong  tông  ta  (tức  là  tông  Thiên  Thai)  phải  nên  tụng  thuộc  mười 

giới  trọng,  kính  cẩn  lấy  đó  làm  nhật  khóa  thì  mới  khỏi  phạm  phải  đại  giới 

đấu tránh, hủy báng trong mai sau. 

Phải biết là trong mười giới trọng, có sáu giới liên quan đến những việc đấu 

tránh, hủy báng: tự khen  mình chê người, hủy báng  Tam  Bảo. Hai điều răn 

này rất minh bạch, phải nên khắc xương tạc dạ, chẳng lúc nào quên. 

Hòa Thượng Thiện Ðạo dạy: 

 “Chúng  sanh  chướng  nặng,  cảnh  tế  tâm  thô,  thần  thức  lao  chao  nên  quán 

 cảnh  khó  thành.  Vì  thế,  Ðại  Thánh  từ  mẫn,  khuyên  rõ  phải  chuyên  xưng 

 danh  hiệu  chính  là  vì  xưng  danh  là  dễ.  Cứ  hễ  xưng  danh  liên  tục  thì  được 

 vãng sanh. Nếu có thể niệm niệm liên tục, lấy trọn đời làm kỳ hạn thì mười 

 người tu cả mười được vãng sanh, trăm người tu cả trăm người vãng sanh. 

 Vì sao vậy? Vì không có ngoại duyên tạp loạn nên được chánh niệm, vì được 

 tương  ưng  với  bổn  nguyện  của  Phật,  vì  chẳng  trái  nghịch  giáo  pháp,  vì 

 thuận theo lời Phật.  

 Nếu tu tạp nghiệp để cầu vãng sanh thì trăm kẻ tu mới hòng được một, hai; 

 ngàn người tu chỉ mong được ba, bốn. Ðó là vì tạp duyên loạn động nên mất 

 chánh  niệm,  vì  chẳng  tương  ứng  với  bổn  nguyện  của  Phật,  vì  trái  nghịch 

 giáo pháp, vì chẳng thuận lời Phật, vì hệ niệm chẳng liên tục, vì tâm chẳng 

 luôn  báo  ân  Phật.  Dẫu  có  hạnh  nghiệp  nhưng  thường  tương  ứng  với  danh 

 lợi,  thích  thân  cận  tạp  duyên,  tự  chướng,  chướng  người  khác  sanh  về  Tịnh 

 Ðộ”.  

Ngài còn viết kệ như sau: 



 Lần lần da gà, tóc hạc (ý nói: da nhăn, tóc bạc) 

 Thấm thoát chân bước liêu xiêu 

 Dẫu cho vàng ngọc đầy nhà 

 Khó tránh suy tàn, lão, bịnh!  

 Dẫu cho khoái lạc ngàn phen 

 Rốt cuộc vô thường xảy tới 

 Có mỗi nẻo tắt tu hành: 

 Chỉ niệm A Di Ðà Phật!  



Ðại sư Thông Trí soạn bài ca niệm Phật như sau: 

   

 Tôi nay xin khuyên người đồng học 

 Chẳng cần tham Thiền, đọc kinh sách 

 Chỉ mỗi một câu A Di Ðà 

 Trong mười hai thời thường giữ chắc 



Ðấy  thật  là  lời  khuyên  “mổ  tim  vẩy  máu”  vậy.  Người  thời  nay  thần  thức 

phiêu  diêu  bất  định,  nếu  chẳng  quét  sạch  các  sự  hiểu  biết  tạp  nhạp  thì  làm 

sao nhất tâm niệm Phật cho nổi? Vì thế, đại sư mới bảo chẳng cần phải tham 

Thiền  và  xem  kinh;  chỉ  cốt  trong  mười  hai  thời  nhất  tâm  niệm  Phật;  đấy 

chính là pháp môn chuyên tu của Hòa Thượng Thiện Ðạo vậy. Tham Thiền 

và  xem  kinh  toàn  là  học  cho  hiểu.  Hiểu  mà  không  hành  thì  khác  gì  chẳng 

hiểu! Vì thế, đại sư Hám Sơn dạy: 



 Tụng kinh thì dễ, hiểu kinh khó 

 Miệng tụng chẳng hiểu cũng như không 

 Hiểu nhưng chẳng hành chỉ phí sức 

 Ngày tụng vạn quyển cũng uổng công 



Người đời nay xem kinh không những chỉ phí sức mà còn mười điều lầm lẫn 

hết chín là do tự cậy thông  minh, chẳng chịu để cõi lòng trống rỗng để cầu 

học (ý  nói:  không  ỷ  vào  những  hiểu  biết  để  thực  sự  học  đạo  nên  bị  sở  tri 

chướng  làm  chướng  ngại), mà  cũng  vì  khó  gặp  được  bậc  minh  sư  hay  bạn 

lành  thật sự thông  hiểu  Tông  và Giáo. Trong bài ca Khuyên Niệm Phật, sư 

Thông Trí bảo:  “Chẳng cần tham Thiền, đọc kinh sách”  chính là do nguyên 

nhân này. 

Trong bài ca ấy, còn có câu:  

 Ðường Thiền gập ghềnh, lạc lắm chỗ 

 Vĩnh Minh tông sư đã chỉ rõ 

 Xem kinh tuy là báo tứ ân 

 Nếu chẳng viên giải vẫn vướng mắc 



Nhất tâm niệm Phật chính là yếu chỉ của kinh Di Ðà, chẳng cần biết là Thiền 

hay  không  Thiền,  là  Giáo  hay  không  phải  Giáo,  niệm  niệm  đều  do  bi  tâm 

triệt  để  của  đức  Bổn  Sư  hiển  hiện,  niệm  niệm  đều  lưu  xuất  từ  tướng  lưỡi 

rộng dài của sáu phương chư Phật, niệm niệm đều được nguyện lực từ bi của 

Phật  A Di Ðà nhiếp thọ;  niệm  niệm đều  nhờ  vào Phật khiến cho quang thọ 

trong  tự  tâm  được  hiển  hiện  trọn  vẹn.  Vì  vậy,  sách  Trực  Chỉ  viết:  “Niệm 

 Phật  một  tiếng,  tương  ưng  một  tiếng.  Niệm  Phật  nhiều  tiếng,  tương  ưng 

 nhiều tiếng” . Có Tông hay Giáo nào vượt hơn nổi pháp này đâu? 

Sách  Yếu  Giải  chép:  “Một  tiếng  A  Di  Ðà  Phật  có  thể  chuyển  Kiếp  Trược 

 thành  hải  hội  thanh  tịnh,  chuyển  Kiến  Trược  thành  Vô  Lượng  Quang, 

 chuyển  Phiền  Não  Trược  thành  Thường  Tịch  Quang,  chuyển  Chúng  Sanh 

 Trược  thành  liên  hoa  hóa  sanh,  chuyển  Mạng  Trược  thành  Vô  Lượng 

 Thọ”.  Công đức chẳng thể nghĩ bàn như thế há nào chẳng gồm đủ lý tánh của 

Tông và Giáo hay sao? 

Tổ Triệt Ngộ dạy:  “Thể hiện đến  tột cùng cốt tủy nhà Thiền, nêu Giáo  đến 

 cùng  cực  chính  là  A  Di  Ðà  Quả  Phật  An  Lạc  Tây  Phương”.  Tổ  Tỉnh  Am 

dạy:  “Một ngàn bảy trăm sợi mây, một dao chém phăng. Tám vạn bốn ngàn 

 pháp  tạng,  sáu  chữ  tóm  trọn”.  Tổ  Ngẫu  Ích  bảo:  “Một  pháp  Trì  Danh  độ 

 trọn ba căn,  gồm thâu cả sự lẫn  lý không  còn sót, tóm  trọn Tông  lẫn Giáo 

 chẳng  sểnh  chút  gì”.  Những  lời  dạy  như  vậy  đều  thể  hiện  ý  trên  thì  sao  lại 

bảo pháp môn chuyên tu là “chấp một pháp, phế pháp khác, báng Tông hủy 

Giáo”? 

Mười phương chư Phật nói ra hết thảy các pháp môn, không có pháp nào là 

chẳng vì phổ độ chúng sanh liễu sanh thoát tử. Pháp môn chuyên tu từ trong 

tâm từ bi triệt để của chư Phật lưu xuất, còn được gọi là pháp  môn Phương 

Tiện  Thắng  Dị.  Bởi  thế,  sách  Yếu  Giải  nhận  định: “Pháp  này  không  ai  hỏi 

 mà đức Phật tự nói, [là pháp] được lòng đại từ triệt để gia trì, có thể khiến 

 cho  các  hữu  tình  nhiều  chướng  trong  đời  Mạt  Pháp  nương  theo  đó  chóng 

 chứng lên Bất Thối”.  

Ðừng  lấy  những chuyện của kẻ  lợi căn thông  Tông, thông Giáo để chèn ép 

pháp này. Ðại sư U Khê dạy:  “Cần phải đọc hết các kinh Ðại Thừa, học đủ 

 hết các lời dạy của chư Tổ. Hễ là sách Tịnh Ðộ thì cần phải tìm đọc hết từng 

 cuốn”.  Ðây  chính  là  lời  dạy  dành  cho  bậc  lợi  căn,  chứ  hạng  độn  căn  gánh 

vác gì nổi? Chỉ biết lõm bõm mấy mặt chữ thì làm sao đọc hết các kinh sách 

Ðại Thừa cho được? Khóa tụng thường ngày còn học chưa xong thì làm sao 

học khắp các lời dạy của chư Tổ cho được? Huống hồ, trong chín phẩm vãng 

sanh được dạy trong kinh, chỉ có thượng thượng phẩm là đọc tụng Ðại Thừa; 

còn đối với trung trung phẩm, kinh bảo chẳng cần phải thọ trì đọc tụng kinh 

điển Phương Ðẳng, chỉ cần khéo hiểu nghĩa lý, tin sâu nhân quả thì đều được 

vãng  sanh.  Biết  có  Tây  phương,  niệm  Phật  cầu  được  vãng  sanh;  đó  chính 

là  “khéo hiểu nghĩa lý” . Trong hạ hạ phẩm toàn là hạng người ngu ác nghịch 

niệm Phật  vãng sanh;  nếu cứ đem  lời “phải đọc hết các kinh Ðại Thừa” để 

bó buộc  họ thì  họ  nhất  định sẽ  phải đọa  lạc hết, còn  gì  là  “chín phẩm  hàm 

 linh đều lên bờ kia”  nữa? 

Kẻ độn căn chẳng thể  học  nhiều,  hễ tham  học  nhiều thì  nhất định sẽ chẳng 

thành;  giống  như  chiếc  thuyền  nhỏ  chẳng  chở  được  nhiều:  hễ  tham  chở 

nhiều ắt sẽ gặp nguy hiểm. Vì thế, khi Phật hóa độ tỳ kheo Bàn Ðặc (tức tôn 

giả  Châu  Lợi  Bàn  Ðà  Già),  Phật  chỉ  dạy  tôn  giả  miệng  niệm  hai  chữ  “tảo 

trừ”  (quét  dọn)  thì  tôn  giả  liền  được  đắc  quả.  Xin  thử  hỏi  những  kẻ  gièm 

báng:  Hai  chữ “tảo  trừ”  ấy  nếu  xét  đến  triệt  để  thì  có  đủ  cả  Tông,  Giáo  và 

Luật hay chăng? Nếu chẳng có đủ Tông, Giáo, Luật thì ắt sẽ hại người khác 

mắc  đọa  tam  đồ,  chứ  làm  sao  đắc  đạo  quả  cho  nổi?  Do  ngài  Bàn  Ðặc  đắc 

quả  nên  nhất định  hai chữ ấy phải trọn đủ Tông, Giáo,  Luật.  Huống  hồ sáu 

chữ  hồng  danh  được  chư  Phật  cùng  khen  ngợi  lại  chẳng  có  đủ  các  lý  của 

Tông, Giáo, Luật ư? 

Bởi  thế,  thiền  sư  Triệt  Ngộ  mới  nói:  “Một  câu  A Di  Ðà  Phật  chính  là  tâm 

 yếu của đức Phật [Bổn Sư] ta. Xét theo chiều dọc, danh hiệu ấy thông suốt 

 ngũ thời 5,  xét theo chiều ngang gồm trọn bát giáo 6”. Vì lẽ này, Hòa Thượng 

Thiện Ðạo cực lực hoằng dương pháp môn chuyên tu Ghi Số Trì Danh cho 

đến hết mạng mới thôi. Những người được ngài hóa độ rất nhiều, có vị tụng 

kinh Di Ðà từ mười vạn đến năm mươi vạn lần; có vị nhật khóa niệm Phật từ 

một  vạn  câu  đến  mười  vạn  câu,  đắc  Niệm  Phật  Tam  Muội  vãng  sanh  Tây 

Phương,  chẳng  thể  ghi  chép  hết  nổi!  Nếu  ngài  chẳng  phải  là  hóa  thân  của 

Phật A Di Ðà thì làm sao độ chúng được như vậy? 

Vả  lại,  Quán  kinh  cũng  dạy:  “A  Di  Ðà  Phật  có  tám  vạn  bốn  ngàn  quang 

 minh.  Mỗi  một  quang  minh  chiếu  khắp  mười  phương  thế  giới  nhiếp  thủ 

 chúng sanh niệm Phật chẳng bỏ” ; vậy thì có nên khuân hết thảy pháp  môn 

Thiền,  Giáo,  Luật  ra  để  hủy  báng  pháp  môn  Chuyên  Tu  hay  không?  Chư 

Phật, chư Tổ ngàn lần khuyên, vạn lần khuyên, khuyên người quy nhất; còn 

người  thời  nay  thì  lại  ngàn  lần  khuyên,  vạn  lần  khuyên,  khuyên  người  quy 

loạn! Ấy đều là do người đời Mạt Pháp tâm có lắm dị kiến vậy! 

Thiền  sư  Thiên  Như  nói: “Nếu  học  theo  chuyên  tu  thì  chí  phải  quyết  định. 

 Nếu ông đã một đời tham Thiền nhưng tham đã chẳng ngộ, lại còn học Giáo 

 nhưng Giáo cũng lại chẳng minh, mãi đến giờ đây cứ lông bông chẳng đoạn 

 nổi  vọng  niệm;  lại  còn  toan  nói  dăm  câu  Thiền,  lại  còn  toan  bàn  đôi  câu 

 Giáo, tình vướng đôi bề, niệm chia bốn ngả.  

 Tổ Sư từng bảo: ‘Còn vướng mắc mảy may niệm nào thì đó chính là nghiệp 

 nhân của tam đồ’.  Vừa thoạt nhìn liền sanh phân  biệt, vạn kiếp buộc ràng. 

 Chí  đã  không  quyết  định,  tình  niệm  lại  đa  đoan.  Bởi  lắm  nỗi  đa  đoan  nên 

 chánh niệm gián đoạn; hễ nhất niệm bị gián đoạn thì liền biến thành nghiệp 

 ràng buộc trong tam đồ” . 

Tổ Thiên Như đã khổ công triệt cốt thấu tủy khuyên chuyên tu đến như thế 

mà  sao  vẫn  còn  có  kẻ  chẳng  chịu  tin  nhận?  Ðúng  là  kẻ  nghiệp  chướng  sâu 

nặng, chẳng cách nào cứu nổi! 

Kinh  Viên  Giác  dạy: “Chúng  sanh  đời  tương  lai  hy  vọng  thành  đạo  nhưng 

 chẳng  mong  cầu  giác  ngộ  mà  chỉ  ưa  đa  văn,  tăng  trưởng  Ngã  Kiến.  Phải 

 nên  tinh  tấn  hàng  phục  phiền  não  thì  chưa  đắc  sẽ  đắc,  chưa  đoạn  sẽ 

 đoạn”.  Sách  Chỉ  Quán  nói  những  điều  như  “lãnh,  giữ,  ghi  nhớ” ,  tâm  nhọc 

chí  mỏi;  bàn  đi  nói  lại  chuyện  “nước  đục,  châu  mờ”  đều  nhằm  để  khuyên 

người  đừng  tạp  học  thì  mới  có  thể  thành  tựu  tam  muội  được.  Huống  hồ  là 

chúng  ta  đang  sống  trong  thời  kỳ  thọ  mạng  ngắn  ngủ,  ngày  hôm  nay  chưa 

biết nổi ngày  mai? Khuyên mọi người gấp rút niệm Phật e còn chưa kịp thì 

có nên khuyên người tạp học, trái nghịch lời dạy chuyên tu của tổ Thiện Ðạo 

hay chăng? 

Pháp môn vô lượng, ai nấy nên đối với pháp mình ưa thích cực lực tin tưởng 

vào một môn thôi thì ắt sẽ thành đạo; đấy mới đáng gọi là báo đáp ân Phật. 

Ðừng  cưỡng  khuyên  kẻ  sơ  tâm  học  nhiều  môn,  phải  nên  thâm  nhập  một 

môn. Sau khi đã đắc Tam Muội rồi thì mới có thể học rộng hết thảy các pháp 

môn. Vì thế, nhà Thiền cũng có câu:  “Nếu chưa hiểu việc lớn thì thề chẳng 

 học kinh giáo” , huống hồ là đối với pháp Tịnh Ðộ cầu được vãng sanh ngay 

trong một đời mà lại chẳng chuyên tu hay sao? 

Do đó, sách Bí Tạng Chỉ Nam chép:  “Nếu là kẻ sơ tâm mà lại ưa muốn bàn 

 thoại  đầu,  muốn  chẳng  chấp  tướng,  muốn  học  viên  dung  tự  tại  thì  đều  là 

 hạng tin chẳng sâu, hành chẳng tận sức; dẫu có giảng nổi cả mười hai phần 

 giáo, hiểu được một ngàn bảy trăm lời chuyển ngữ đi nữa thì vẫn là chuyện 

 bên bờ sanh tử. Ðến lúc lâm chung, những  chuyện ấy đều vô dụng!”  

Sách còn  viết:  “Pháp môn Niệm  Phật chẳng có chi là kỳ đặc cả, chỉ quý ở 

 chỗ tin cho tới nơi, giữ gìn [niềm tin ấy] cho thật ổn rồi thẳng thét mà niệm: 

 suốt một ngày đêm niệm mười vạn, năm vạn hoặc ba vạn; lấy số hạn quyết 

 định chẳng khuyết ấy làm chuẩn. Suốt cuộc đời này thề chẳng thay đổi; nếu 

 chẳng được vãng sanh thì tam thế chư Phật đều nói dối!”  

Một phen được vãng sanh rồi thì vĩnh viễn chẳng thối chuyển; các pháp môn 

đều  được  hiện  tiền.  Kỵ  nhất  là  hôm  nay  Trương  Tam,  ngày  mai  Lý  Tứ 7: 

Gặp  người  thuộc  Giáo  môn  bèn  toan  tầm  chương  trích  cú;  gặp  người  tu 

Thiền liền tưởng chuyện tham cứu, vấn đáp Thiền cơ; gặp người trì Luật bèn 

tính chuyện đắp y trì bát. Ðấy chính là hạng chẳng rõ đầu đuôi, chẳng rành 

lớp lang, chẳng biết rằng giáo lý chí cực của cả mười hai bộ trong Tam Tạng 

hoàn  toàn  gói  gọn  trong  câu  niệm  A  Di  Ðà  Phật!  Một  ngàn  bảy  trăm  công 

án,  cơ  quan  hướng  thượng  cũng  nằm  gọn  trong  đó!  Ba  ngàn  oai  nghi,  tám 

vạn tế hạnh, Tam Tụ Tịnh Giới cũng nằm gọn trong đó. Thậm chí như sách 

Yếu Giải  nói:  “Giết hẳn cái tâm tham dục đi, trân quý một hạnh này”.  Lời 

nói ấy đúng là đã thâm đắc pháp Chuyên Tu của tổ Thiện Ðạo vậy. 



Khen ngợi sách Bí Tạng Chỉ Nam trong tập Tịnh Ðộ Thập Yếu 



 Kính lạy Linh Phong đại đạo sư 

 Thập Yếu Chỉ Nam công chẳng nhỏ 

 Phổ khuyến lặng tâm niệm Di Ðà 

 Kỵ nhất đầu đuôi đều chẳng rõ!  

 Tông, Giáo, Giới Luật đều trong ấy 

 Chẳng cần bỏ đây tìm bên ngoài 

 Con bắt chước ngài vẽ hồ lô 

 Khuyên người niệm Phật là tốt nhất 

   

Hỏi:  Nếu khuyên  người chỉ có  niệm  Phật  là tốt nhất thì  hóa ra hết thảy các 

kinh giáo đều là vô dụng hay sao? 

Ðáp:  Chỉ  khuyên  niệm  Phật  thôi  là  thuyết  pháp  ứng  theo  căn  cơ.  Những 

chúng  sanh  thuộc  căn  cơ  này  thì  phải  dùng  pháp  Niệm  Phật  này  cho  nên 

quyết  định  chẳng  khen  ngợi  các  pháp  khác!  Nếu  chỉ  khen  ngợi  pháp  khác 

đôi  chút  sẽ  khiến  cho  họ  khởi  lên  tâm  tham  mộ,  chẳng  chịu  cam  tâm  niệm 

Phật. Như kinh Di Ðà dạy:  “Chẳng thể dùng chút thiện căn phước đức nhân 

 duyên  để  đuợc  sanh  về  cõi  ấy.  Nghe  nói  A  Di  Ðà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu 

 nhất tâm bất loạn thì liền được vãng sanh”.  Bởi vậy, tổ Tỉnh Am bảo: 



 Chẳng nhọc tam kỳ tu phước huệ 

 Chỉ dùng lục tự xuất càn khôn 



Pháp nào thì có căn cơ riêng biệt cho pháp ấy chứ có pháp nào vô dụng đâu! 

Ví như thuốc chất đầy nhà, người bịnh gì thì uống thuốc đó, chứ đâu phải là 

có những thứ thuốc chẳng ai uống đâu! 



Kệ khuyên lợi căn, độn căn đều nên tu 



Xin khuyên bậc lợi căn trí huệ  

Ngày đêm hãy nên xem kinh giáo 

Xem hiểu hết thảy diệu pháp môn 

Hoằng truyền khắp chốn để báo ân 

Dù Tông, dù Giáo hay Giới Luật 

Ðừng nên chấp nhất khiến người cười 

Dùng công đức ấy nguyện vãng sanh 

Thượng phẩm thượng sanh ắt đến trước 



* 



Xin khuyên người độn căn chướng nặng 

Hãy nên niệm Phật chớ học Giáo 

Phật đã từ bi khuyên niệm Phật 

Nên gấp gáp cầu sanh Tây phương 

Mới hợp nghĩa trong kinh Di Ðà 

Mới hợp lời của sáu phương Phật 

Mới được lâm chung tâm chẳng loạn 

Mới được Di Ðà hiện trước mặt 



Sách Tỉnh Am Pháp Sư Ngữ Lục có đoạn ghi: 

 “Hỏi:  Tổ  Sư  dạy:  ‘Kẻ  trí  biết  tâm  là  Phật,  kẻ  ngu  thích  vãng  sanh  Tây 

 Phương’.  Theo  đó  mà  luận  thì  chỉ  kẻ  ngu  mới  thích  niệm  Phật,  bậc  trí  thì 

 phải nên tham Thiền! Nếu khuyên tu vãng sanh e rằng trái với ý Tổ, chẳng 

 luận cho xuôi đuợc!  

 Ðáp: Nếu bảo vãng sanh  là ngu thì tính từ chư Tổ, các bậc cao hiền trong 

 Liên Xã cho đến các  vị Mã Minh, Long Thọ, Văn Thù, Phổ Hiền cũng đều là 

 ngu  cả  sao?  Các  ngài  cũng  chẳng  biết  được  tâm  hay  sao?  Phải  biết  rằng: 

 Nếu  xét  cùng  tận  về  lý  thì  chỉ  có  mỗi  mình  đức  Phật  đáng  gọi  là  trí  giả, 

 ngoài  ra  đều  là  ngu  hết”  (theo  đó  thì  thấy:  Chỉ  mình  đức  Phật  đáng  gọi  là 

bậc lợi căn,  ngoài  ra đều  là độn căn  hết; cho  nên ai  nấy đều phải  nên  niệm 

Phật!) 

Sách  Phật Tổ Thống  Kỷ chép:  “Niên hiệu Chí Ðức năm thứ ba8, triều thần 

 đình nghị cho rằng tăng ni đa số thiếu đức hạnh, muốn sát hạch kinh điển, 

 ai không thông hiểu thì bắt hoàn tục.  

 Khải  Thiền  Sư (tổ  Trí  Khải)  can  gián  nhà  vua:  ‘Ông  Ðiều  Ðạt (Ðề  Bà  Ðạt 

Ða)  mỗi ngày tụng vạn câu kinh vẫn chẳng khỏi mắc đọa, ngài Bàn Ðặc chỉ 

 nhớ mỗi một câu kệ lại chứng Tứ Quả. Luận đến đạo hạnh thì nào có quan 

 hệ gì đến chuyện đọc  tụng nhiều!’ Vua cả đẹp, liền ngưng lệnh sát hạch”.  

Ðại sư Liên Trì nói:  “Ông Mễ Nguyên Chương bảo người đọc sách cần phải 

 chuyên  nhất,  không  còn  ham  thích  chuyện  gì  khác  nữa  thì  mới  thành  tài 

 được. Tôi nghe kẻ giỏi đánh đàn thời xưa cũng chỉ chuyên tập luyện đôi ba 

 khúc thì mới đạt đến chỗ tinh diệu”.  Lời nói ấy tuy đơn giản nhưng có thể áp 

dụng vào những việc lớn lao. Phật dạy:  “Chuyên tâm một chỗ thì không việc 

 gì chẳng hoàn thành”.  Vì  vậy,  nếu  tâm phân  vân đôi  ngả thì sự chẳng quy 

nhất  được!  Tình  chuyên  chí  thiết  thì  tam  muội  chóng  thành.  Người  niệm 

Phật  hay  tham  Thiền  đều  chẳng  thể  không  biết  điều  này!  Vì  lẽ  đó,  trong 

Niệm Phật Ca mới có câu: 



 Tôi nay xin khuyên người đồng học 

 Chẳng cần tham Thiền, đọc kinh văn 

 Chỉ mỗi một câu Di Ðà Phật 

 Trong mười hai thời thường giữ chặt 

   

Có kẻ lại bình bốn câu trên là báng Tông, hủy Giáo thì thật chẳng đáng buồn 

lắm  ư?  Người  ấy  chỉ  biết  đức  Phật  thuyết  pháp,  pháp  nào  cũng  hay  cả, 

nhưng lại chẳng biết căn cơ của chúng sanh có thời phải dùng pháp này, có 

lúc  lại  phải  bỏ  pháp  ấy  giống  như thuốc  của  bậc  Y  Vương  chữa  lành  bịnh 

này, nhưng chẳng chữa lành bịnh khác. Thuốc nào trị được bịnh thì phải nên 

cực lực khen ngợi khiến cho [người bịnh] tin nhận tuyệt đối thì các bịnh mới 

hết.  Còn  thuốc  nào  chẳng  trị  được  bịnh  thì  sẽ  cực  lực  chê  trách  khiến  cho 

người bịnh dứt lòng ngờ, không chịu uống thì mới khỏi bị thuốc làm hại. 

Nay đúng  là thời Mạt  Pháp thì phải  nên dùng pháp  môn Niệm  Phật phổ độ 

chúng sanh. Nếu chẳng quở trách tạp nghiệp thì làm sao thành tựu nổi nhất 

tâm  hòng  phù  hợp  ý  chỉ  kinh  Di  Ðà  và  pháp  chuyên  tu  của  Hòa  Thượng 

Thiện Ðạo? Nếu biết được lời khuyên  “việc học quý ở chỗ chuyên tinh”  của 

tổ Liên Trì thì ắt sẽ chẳng còn báng bổ lời dạy chuyên tu nữa! 



Tổ Tỉnh Am nói:       

 Chẳng nhọc tam kỳ tu phước huệ 

 Chỉ dùng lục tự xuất càn khôn 

(Phước  chính  là  năm  độ  trước,  Huệ  là  Bát  Nhã.  Ý  nói:  Chỉ  cần  niệm  Phật 

chẳng cần phải tu Lục Ðộ). 



Niệm Phật Ca có câu: 

 Chẳng cần tham Thiền, đọc kinh văn 

 Chỉ câu Di Ðà thường giữ chặt 



Ðối  với  hai  câu  này  nên  tin  câu  nào,  nên  phỉ  báng  câu  nào?  Nếu  tin  lời  tổ 

Tỉnh  Am  thì  cũng  phải  nên  tin  Niệm  Phật  Ca.  Nếu  báng  Niệm  Phật  Ca  thì 

cũng  chính  là  báng  lời  tổ  Tỉnh  Am  vì  lời  ca  ấy  là  đúng  theo  giáo  pháp  mà 

khuyên lơn. Niệm Phật Ca chỉ khuyên người đồng học chẳng cần phải tham 

Thiền,  xem  kinh để  hòng  nhất tâm  niệm  Phật, thế  mà  đã bảo  là báng  Tông 

hủy Giáo! Còn như tổ Tỉnh Am lại khuyên khắp hết thảy chúng sanh chỉ nên 

niệm  Phật  A Di Ðà, chẳng cần phải  tu  Lục Ðộ. Trong  Lục Ðộ, Thiền Ðịnh 

chính  là  Tông,  Bát  Nhã  chính  là  Giáo,  Trì  Giới  chính  là  Luật!  Có  kẻ  nào 

dám bảo  tổ  Tỉnh  Am  hủy báng  Tông, Giáo,  Luật chăng?  Lại có kẻ tạp  học 

tha  thiết  khuyên  người chuyên tu  nên tu trọn  Lục  Ðộ, đừng chấp  một pháp 

mà bỏ các hạnh khác thì thật là đáng thương xót! Phải hiểu rõ: tổ Tỉnh Am 

thốt  ra  lời  dạy  có  vẻ  trái  nghịch  rành  rành  ấy  là  do  có  những  kẻ  đọc  kinh 

nhưng chẳng hiểu nghĩa, chẳng hiểu rằng một câu Di Ðà gồm thâu trọn vẹn 

lục độ, vạn hạnh. 

Tổ Liên Trì bảo:  “Nhất tâm niệm Phật thì vạn duyên tự xả, đấy chính là Bố 

 Thí Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật thì các ác tự dứt, đấy chính là Trì Giới 

 Ba La Mật. Nhất tâm niệm  Phật thì  tâm tự nhu nhuyễn, đấy chính  là Nhẫn 

 Nhục  Ba  La  Mật.  Nhất  tâm  niệm  Phật  trọn  chẳng  thối  đọa,  đấy  chính  là 

 Tinh  Tấn  Ba  La  Mật.  Nhất  tâm  niệm  Phật  thì  các  tưởng  chẳng  sanh,  đấy 

 chính  là  Thiền  Ðịnh  Ba  La  Mật.  Nhất  tâm  niệm  Phật  thì  chánh  niệm  phân 

 minh, đấy chính là Bát Nhã Ba La Mật”.  Suy đến cùng cực thì chẳng  ngoài 

một niệm mà trọn đủ muôn hạnh! 

Chuyên Tu Pháp Môn Giải Báng hết 

(Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính dịch xong ngày 20 tháng 10 năm 2002) 



---o0o--- 

Phụ Lục 2 - Tiểu truyện Ngọc Phong Pháp Sư 

Vạn Từ soạn 

  

Ngọc Phong  Pháp  Sư tự  là  Luyến Tây, do đó  người  đời cũng  gọi  là  Luyến 

Tây  Ðại  Sư,  người  ở  huyện  Quảng  Tín,  tỉnh  Giang  Tây.  Xuất  gia  tại  chùa 

Phổ Ninh từ lúc chỉ mới hơn  mười tuổi. Thầy thế độ dạy đọc tụng các kinh 

Ðại Thừa, do linh căn đã gieo sẵn, thảy đều thông suốt. Sau khi thọ giới Cụ 

Túc  nơi  chùa  Quốc  Thanh  ở  Thiên  Thai,  Ngài  lập  chí  tu  tập  theo  tông  chỉ 

kinh  Phạm  Võng.  Kế  đến  lại  nỗ  lực  dụng  công  Tham  Thiền,  ngày  nọ  lúc 

canh khuya nghe tiếng chuông ngân vang, chợt hoát nhiên tỏ ngộ. 

Một  hôm  nhân  xem  đến  quyển  Viên  Trung  Sao  của  ngài  U  Khê  Truyền 

Ðăng,  thấy  khế  hợp  với  tâm  mình,  Ngọc  Phong  Pháp  Sư  vui  mừng  lập  thệ 

nguyện gìn giữ giới luật trang nghiêm và chuyên tâm niệm Phật để cầu sanh 

Tịnh  Ðộ.  Ngài  tự  tu  và  khuyến  hoá  cho  người  rất  là  thành  khẩn,  nên  hàng 

Tăng tục hưởng ứng theo ngày càng đông. Khi giảng đến sự khổ trong vòng 

sinh tử luân hồi, lời nói của Ngài rất thống thiết, khiến cho thính giả phải rơi 

lệ. Ngọc Phong Pháp Sư cũng giảng thuyết và viết nhiều sách hoằng dương 

Pháp Môn Tịnh Ðộ, đại khái khen ngợi đó là đường lối dễ tu dễ thành, công 

năng  siêu  hơn  các  hạnh,  nếu  tuân  hành  theo  tất  sẽ  được  sự  lợi  ích  rộng  to 

nhanh chóng. 

Sự giáo hoá về Tịnh Ðộ của Ngài rất thiết thực. Ði ngay vào đường lối hành 

trì,  giải  tỏa  những  khúc  mắc  thường  có  nơi  Tịnh  Ðộ  hành  nhân.  Xin  được 

ghi lại đôi thi kệ của Ngài: 



Chuyên niệm A Di Ðà 

Chẳng cần trừ vọng tưởng 

Chỉ cần tiếng chẳng dứt 

Quyết định sanh An Dưỡng. 



Chuyên niệm A Di Ðà 

Chẳng cần tầm phương tiện 

Chỉ cần tâm thường nhớ 

Quyết định thành một phiến ( nhất tâm). 



Chuyên niệm A Di Ðà 

Chẳng cần trừ phiền não 

Chỉ cần tiếng Phật hiệu 

Quyết định phiền não giảm. 



Ngài  lại thuê thợ khắc bản  đá kinh  A Di  Ðà để ấn tống, ban  hành các kinh 

luận  Ðại  Thừa,  làm  những  thắng  hạnh  khác  để  trợ  tu  khuyên  người,  lưu 

thông Phật Pháp, đền đáp bốn ân. 

Năm Quang Tự thứ mười lăm (1889), trụ trì chùa Tây Phương ở Minh Châu 

là Hòa Thượng Tịnh Quả, gởi thư mời về tu tại bản tự, vì thấy tên chùa phù 

hợp với bản nguyện của mình nên Ngài nhận lời cầu thỉnh. 

Từ  khi  phát  tâm  cho  đến  lúc  lâm  chung,  mỗi  ngày  Ngọc  Phong  Pháp  Sư 

niệm  Phật  sáu  muôn  câu,  hai  thời  hồi  hướng,  dù  tiết  trời  lạnh  nóng  cũng 

không trễ bỏ, lấy đó làm định khóa. 

Năm  Quang  Tự  thứ  mười  tám  (1892),  vào  ngày  mùng  sáu  tháng  Bảy,  sau 

thời  ngọ  trai,  Ngài  cảm  thấy  hơi  thở  ngăn  uất  khó  khăn.  Ngày  kế  Hòa 

Thượng Tịnh Quả cho mời danh y đến chẩn trị. Sau khi xét nghiệm, y sĩ bảo: 

“ Mạch đã hoàn toàn kiệt mất, không còn dùng thuốc chi được nữa”. Nhưng 

Ngọc Phong Pháp Sư vẫn ngồi kiết già hướng về Tây  mà niệm Phật, không 

nói năng chi, tinh thần xem có vẻ khang kiện hơn lúc bình thường. Y sư thấy 

thế than thở,  ngợi khen, cho  là điều  ít có. Hòa  Thượng  Tịnh Quả  hỏi: “Xin 

thỉnh chư Tăng đến xưng hồng danh để trợ niệm có được chăng?” Ngài gật 

đầu. Khi đại chúng đứng hai bên niệm thánh hiệu Di Ðà, ước chừng tàn một 

cây hương thì Ngọc Phong Pháp Sư chắp tay gắng sức niệm Phật độ vài trăm 

câu, rồi an vui mà thoát hóa. 

Ngày mùng Chín, lúc nhập khám, mọi người kiểm thấy đảnh đầu còn nóng, 

sắc mặt hiện tướng sáng suốt tươi nhuần. 

Rằm tháng Hai năm sau, khi thiết lễ trà-tỳ, hàng Tăng tục về dự hơn vài trăm 

người. Khi ngọn lửa vừa bốc cháy đều, cửa bảo khám sụp xuống trước, đại 

chúng thấy thi thể Ngọc Phong Pháp Sư vẫn còn ngồi kiết già, nghiễm nhiên 

tươi tỉnh như còn sống. Lúc lửa cháy to, mọi người lại thấy trên đảnh Ngài 

hiện  ra  mười  vị  Phật,  nơi  mỗi  bàn  tay  hiện  ra  một  đức  Như  Lai  tướng  tốt 

trang nghiêm. Ðó là lúc sanh tiền, Ngọc Phong Pháp Sư từng đốt mười liều 

hương  nơi đầu cúng dường  mười phương  Phật. Và  mỗi bàn  tay  lại đốt  một 

ngón,  một  cúng  dường  đức  Thích  Ca,  một  cúng  dường  đức  A  Di  Ðà.  Do 

Ngài  có  lòng  chân  thành,  nên  lúc  thiêu  hóa  mới  hiện  ra  điềm  lành  hy  hữu 

như thế. 

Nhìn  công  hạnh  tự  độ  và  độ  tha,  Ngọc  Phong  Pháp  Sư  hẳn  được  sanh  về 

Thượng Phẩm 

   

 Bị chú: Phần lược truyện Ngọc Phong Pháp Sư được biên soạn chủ yếu dựa 

 theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, bản dịch của H.T Thích Thiền Tâm. Chúng 

 tôi chỉ bổ sung thêm một vài tiểu tiết.  

---o0o--- 

HẾT 



1  .  Giải  Thất:  Ðịnh  hạn  niệm  Phật  trong  7  ngày  gọi  là  Niệm  Phật  Thất;  ngày 

hoàn tất một kỳ Niệm Phật Thất gọi là “giải thất”. Bắt đầu kết thất không tiếp ai 

nên gọi là “bế quan” hay “phong quan”. Khi giải thất, ra khỏi khu vực kết thất, 

tiếp xúc với mọi người thì gọi là “tấn quan” hay “xuất quan”. Khu điện đường 

để hành giả kết thất tĩnh tu niệm Phật cũng gọi là Di Ðà Quan. 



2 . Trong kinh Lăng Nghiêm có chỗ Phật sai ngài La Hầu La đánh chuông để 

dùng tánh nghe chỉ dạy chơn tâm. 

3 . Ý nhắc đến câu nói trong sách Di Ðà Yếu Giải của tổ Linh Phong Ngẫu 

Ích:  “Hoa Nghiêm sở bẩm khước tại thử kinh, nhi thiên hạ cổ kim tín diểu nghi 

 đa, từ phồn nghĩa dung; dư duy hữu phẫu tâm lịch huyết nhi dĩ” (cụ Tuệ Nhuận 

dịch:  “Phép dạy tu trong kinh Hoa Nghiêm lại ở ngay trong kinh này mà thiên 

 hạ xưa nay tin thì ít, nghi thì nhiều, lời càng rậm, nghĩa càng tối; vậy tôi chỉ 

 còn có một cách là mổ tim vẩy máu ra để các ngài rõ mà thôi, không còn cách 

 nào hơn nữa” ) 

4 . Ba la đề mộc xoa (pratimoksha): Giới luật của 7 chúng thọ trì. Giới này nhằm 

ngăn ngừa và che chở các căn, tăng trưởng thiện pháp nên gọi là Ba La Ðề Mộc 

Xoa (dịch nghĩa là Tùy Thuận Giải Thoát, Biệt Giải Thoát hoặc Vô Ðẳng Học) 

5 . Ngũ thời: Tổ Trí Khải đã chia một đời giáo pháp của đức Thích Tôn thành 

năm thời: Hoa Nghiêm, A Hàm, Phương Ðẳng, Bát Nhã,  và Pháp Hoa - Niết 

Bàn. 

6 . Bát giáo: Theo tông Thiên Thai, Bát Giáo gồm tứ giáo hóa nghi và tứ giáo 

hóa pháp. Tứ giáo hóa nghi là Ðốn, Tiệm, Bất Ðịnh; tứ giáo hóa pháp là Tạng, 

Thông, Biệt, Viên. 

7 . “Hôm nay Trương Tam, ngày mai Lý Tứ”: Thành ngữ Trung Hoa, ngụ ý: nay 

vầy mai khác. 

8 . Chí Ðức năm thứ ba là năm Ất Tỵ (585), nhằm đời vua Trần Hậu Chủ. 







Document Outline


	Lời tựa do tác giả tự đề

	Lời tựa tác phẩm Tứ Ðại Yếu Quyết

	Thiền Tịnh Giảng Hòa

	Thạch kinh viên mãn hận tâm tự sách

	Luận về các pháp môn

	Niệm Phật hoài cảm

	Mới biết nhất niệm

	Ðốt hương trên cánh tay để khen ngợi khuyên quy hướng Tịnh Tông

	Phụ Lục 1 - Lời tựa bản văn Tịnh Ðộ Chuyên Tu Giải Báng

	Chuyên Tu Pháp Môn Giải Báng

	Phụ Lục 2 - Tiểu truyện Ngọc Phong Pháp Sư




cover_image.jpg
Niem-Phat-Tu-Dai-
Yeu-Quyet-Ds-
Ngoc-Phong-Co-
Con-Soan-Buu-





